


Éticas contemporáneas de la narración

Juan Pablo Pino Posada
Jonathan Echeverri Álvarez 
Carlos Mario Correa Soto

–Editores académicos–



Éticas contemporáneas de la narración 

Primera edición: noviembre de 2025

© Juan Pablo Pino Posada, Jonathan Echeverri Álvarez, 
	 Carlos Mario Correa Soto –Editores académicos–
©	Editorial EAFIT
	 Carrera 49 No. 7 sur – 50. Medellín, Antioquia
	 http://www.eafit.edu.co/editorial
	 Correo electrónico: obraseditorial@eafit.edu.co

ISBN: 978-958-720-998-3
ISBN: 978-958-720-999-0 (versión epub)
ISBN: 978-628-7862-00-5 (versión pdf)  
DOI: https://doi.org/10.17230/9789587209983lr0

Edición: Marcel René Gutiérrez
Corrección de textos: Rafael Díez
Diagramación: Ricardo Mira
Imagen carátula: Freepik
Diseño carátula: Margarita Rosa Ochoa Gaviria

Universidad EAFIT | Vigilada Mineducación. Reconocimiento como Universidad: Decreto 
Número 759, del 6 de mayo de 1971, de la Presidencia de la República de Colombia. Re
conocimiento personería jurídica: Número 75, del 28 de junio de 1960, expedida por la 
Gobernación de Antioquia. Acreditada institucionalmente por el Ministerio de Educación 
Nacional hasta el 2026, mediante Resolución 2158 emitida el 13 de febrero de 2018.

Prohibida la reproducción total o parcial, por cualquier medio o con cualquier propósito, 
sin la autorización escrita de la editorial

Editado en Medellín, Colombia

Éticas contemporáneas de la narración / editores, Juan Pablo Pino Posada, Jonathan Echeverri Álvarez, 
Carlos Mario Correa Soto – Medellín : Editorial EAFIT, 2025. 

	 306 p. ; il. ; 24 cm.  - (Académica).
   
	 ISBN: 978-958-720-998-3 
	 ISBN: 978-958-720-999-0 (versión epub) 
	 ISBN: 978-628-7862-00-5 (versión pdf) 

1. Ética – Siglo XXI. 2. Literatura – Historia y crítica – Siglo XXI. 3. Literatura – Aspectos morales 
y éticos – Siglo XXI. 4. Literatura – Aspectos sociales – Siglo XXI. 5. Traducción e interpretación – 
Aspectos morales y éticos – Siglo XXI. 6. Inteligencia artificial – Aspectos morales y éticos – Siglo 
XXI. 7. Conflicto armado – Colombia – Aspectos morales y éticos Siglo XXI. I. Pino Posada, Juan 
Pablo, edit. II. Echeverri Álvarez, Jonathan, edit. III. Correa Soto, Carlos Mario, edit. IV. Tít. V. Serie.

801.3 cd 23 ed. 
E848
       
	 Universidad EAFIT - Centro Cultural Biblioteca Luis Echavarría Villegas



Contenido

Presentación
Carlos Mario Correa Soto, Jonathan Echeverri Álvarez, 
Inke Gunia, Juan Pablo Pino Posada............................................................................ 7

Parte I. Éticas de la recepción y la memoria

Reflexiones sobre la ética de la narración: Observando lo inefable 
del mal en La mala senda, de Salvador Jacobo
Inke Gunia........................................................................................................ 15 

Reescribir a Penélope: Una crítica a la Odisea de Homero
Valentina Jaramillo Appleby, Matilda Lara Viana, 
Juan José Mesa Zuluaga, María Antonia Blandón Granados ............................................. 35 

Levedad mnémica: Una ética del olvido en la narración del sí
Yeny Leydy Osorio Sánchez......................................................................................55

La memoria: Cuestión y artilugio de la narración literaria
Pedro Antonio Agudelo Rendón .................................................................................73

Narración factual y narración ficcional 
en la construcción de la memoria colectiva
María Camila Zamudio-Mir................................................................................... 93

Recepción ética de obras literarias: Una metodología de conversación 
para la imaginación narrativa 
Juan Pablo Pino Posada, Karla Ospina Bonilla, 
Matilda Lara Viana, Luisa Fernanda Montoya....................................................................115



Parte II. Éticas de la creación y la digitalización

Rizoma y complejidad para la ética en Inteligencia Artificial
Carlos Salazar Martínez..................................................................................... 141

La labor de la traductora: Conceptos para una ética de la traducción 
literaria asistida por computadores
Jorge Uribe, Sara Zuluaga Correa, María José Galeano Agudelo....................................... 159

Cuerpos disonantes, subjetividad fugaz y pérdida de empatía 
ante la irrupción de narrativas configuradas por las inteligencias 
artificiales múltiples
Óscar Armando Suárez Ramírez............................................................................ 181

Ecología moral en la infoesfera
Jonathan Echeverri Álvarez.................................................................................. 197

Parte III. Éticas de la circulación y el debate público

La toma de Mileto de Frínico: El descubrimiento del arte 
en la sociedad ateniense
Federico García de Castro..................................................................................... 219

La reivindicación del mérito: Una forma de contrarrestar 
la desigualdad meritocrática
Jorge Mario Ocampo Zuluaga................................................................................ 237

Propiedades para la emergencia del ciudadano-víctima en el marco 
de audiencias públicas
Daniela López Sánchez........................................................................................ 257

Las disputas por la verdad del conflicto armado: El caso de 
la Comisión Histórica del Conflicto y sus Víctimas
Jorge Eduardo Suárez Gómez............................................................................... 277

Editores y autores................................................................................ 295



93

Narración factual y narración ficcional 
en la construcción de la memoria colectiva 

María Camila Zamudio-Mir

Introducción

La narración factual y la narración ficcional, a pesar de su distinción 
conceptual, se combinan de manera constante en la interpretación de 
la experiencia humana. Este capítulo sostiene que dicha combinación 
es fundamental en la construcción de la memoria colectiva, tanto en 
sus expresiones cotidianas como en los discursos públicos. La narra-
ción ficcional, tradicionalmente asociada a la creación artística, se en-
cuentra también en escenarios profesionales, sociales y políticos, cum-
pliendo funciones esenciales para la comprensión del pasado colectivo. 
A través del análisis de la relación entre narración factual y ficcional, y 
del examen de casos específicos, se mostrará cómo los recursos ficcio-
nales complementan los límites de la narración factual en la configura-
ción de las memorias individuales y colectivas.

El texto organiza su análisis en cuatro momentos que abordan 
progresivamente la relación entre narración y memoria. Primero, se 
examina la distinción conceptual entre narración factual y narración 
ficcional, siguiendo los planteamientos de Jean-Marie Schaeffer, Hen-
rik Skov Nielsen, Richard Walsh y James Phelan. Luego, se analiza la 
memoria individual como construcción narrativa del pasado a partir de 
las contribuciones de Paul Ricoeur, Sigmund Freud y Oliver Sacks. En 
tercer lugar, se estudia la memoria colectiva como discurso público, re-
tomando la perspectiva de Maurice Halbwachs. Finalmente, se explora 
cómo la narración ficcional opera en la configuración de la memoria co-
lectiva mediante imágenes arquetípicas, con base en las ideas de Carl 
Gustav Jung y el análisis del caso de Auschwitz.

Así, comprender la función de la narración ficcional en la memo-
ria colectiva no solo permite reconocer los mecanismos narrativos que 
modelan nuestras representaciones del pasado, sino también advertir 

https://doi.org/10.17230/9789587209983ch6



94

los riesgos y posibilidades que dichos relatos implican para la construc-
ción de identidades, valores y proyectos sociales. Al examinar la inte-
racción entre narración factual y ficcional, la selección de recuerdos 
individuales y colectivos, y el uso de imágenes arquetípicas en los dis-
cursos públicos, este texto enfatiza que la memoria no es una simple 
reproducción del pasado, sino una construcción narrativa que influye 
profundamente en la manera en que las sociedades se comprenden a sí 
mismas y proyectan su historia hacia el futuro.

Narración factual y narración ficcional

La separación entre narración factual y narración ficcional es clara al 
afirmar que cada una de estas apela a distintas fuentes de legitimación: 
mientras que la narración factual tiene su anclaje en los elementos 
empíricamente demostrables de la experiencia humana, la narración 
ficcional parte de las capacidades imaginativas de los seres humanos. 
Comúnmente, la narración factual se asocia a los ámbitos científicos 
y técnicos, mientras que la narración ficcional se asocia a la creación 
artística y a la industria del entretenimiento. 

La diferencia conceptual entre la narración ficcional y la narración 
factual, siguiendo a Jean-Marie Schaeffer (2013), se establece en tres 
niveles: la ficcional no tiene referentes en el mundo real, mientras que 
la factual es referencial y por eso sus afirmaciones tienen un valor de 
verdad (definición semántica); la ficcional tiene rasgos sintácticos pro-
pios, como un uso específico de los deícticos y del discurso indirecto 
libre, que llevan a la suspensión de la regla “un texto/un hablante” que 
rige el discurso factual (definición sintáctica); y la ficcional no preten-
de ser verdad, por eso el carácter verdadero o falso de sus afirmaciones 
es irrelevante, mientras que en la factual es determinante para su sig-
nificado (definición pragmática).

Pese a sus claras diferencias, ambos tipos de narración constituyen 
recursos mediante los cuales se interpreta el mundo, ya que constan-
temente las personas, tanto en el lenguaje cotidiano como en el téc-
nico, incorporan recursos narrativos de ambas. Si nos remitimos a la 
propia experiencia podemos constatar que, en aquellos círculos en los 
que nos desenvolvemos, es común escuchar afirmaciones tendientes a 



95

comprender hechos del pasado que formulen afirmaciones, tanto del 
tipo “sucedió tal día, a tal hora, en tal lugar” (discurso factual), como 
del tipo “¿qué hubiera sucedido si el día hubiera sido tal, la hora tal y 
el lugar tal?” (discurso ficcional). Ambas se validan socialmente como 
interpretaciones de fenómenos concretos. En la primera hay un an-
claje empírico que se puede verificar apelando a las materialidades y 
testimonios de quienes estuvieron involucrados. En la segunda hay un 
ejercicio de imaginación basado en un razonamiento contrafactual. 

Esta combinación ofrece una comprensión profunda de la realidad, 
ya que toda descripción de las condiciones fácticas implica usar la ima-
ginación (no podemos acceder a las cosas de forma directa, sino median-
te la interpretación de los objetos) y toda imaginación incluye fuentes 
de la experiencia material y sensible del hablante (para crear escenarios 
imaginados nuestra mente utiliza datos del entorno que nos rodea). 

La narración factual y la ficcional se combinan para ofrecer narra-
ciones que permitan comprender las vivencias individuales y colectivas 
que experimentan los seres humanos. En este sentido, ambos tipos 
de narraciones se incorporan en los discursos humanos, tanto en los 
cotidianos (relaciones interpersonales, como pareja, familia y amigos) 
como en los públicos (entornos profesionales, políticos, instituciona-
les). Esto se debe a que la narración, entendida como la posibilidad de 
contar una secuencia o una serie de acciones o hechos, reales o imagi-
narios, que les suceden o pueden suceder a las personas o personajes, 
es un medio que utilizamos constantemente para explicar nuestras 
percepciones o exponer nuestros argumentos, tanto en los escenarios 
cotidianos como cuando ejercemos algún tipo de voz pública. La propia 
experiencia nos permite constatar que, en entornos cotidianos y pú-
blicos, nuestros discursos se componen tanto de narraciones factuales, 
como de narraciones ficcionales. 

Aunque el discurso ficcional se le atribuya principalmente a la 
creación artística y a la industria del entretenimiento, existe una pre-
sencia del discurso ficcional por fuera de los límites de las formas de 
ficción genéricas, como el cuento, el poema, la novela, las series y las 
películas. En este sentido, la narración ficcional adquiere un conjunto 
de funciones sociales que permiten comprobar que, aunque se trata de 
esferas diferentes, lo ficcional influye en lo factual.



96

En Ten theses about fictionality, Henrik Skov Nielsen, Richard Walsh 
y James Phelan (2015) plantean que, incluso más allá del lenguaje co-
tidiano, la ficción se utiliza en distintas áreas profesionales, como la 
política, los negocios, la medicina, el deporte y la investigación académi-
ca, mediante el uso intencionado de historias y escenarios inventados, 
como las parodias, las proyecciones de “y si...”, los experimentos menta-
les, el planteamiento de hipótesis de todo tipo, entre otros. La ficción, 
en estos escenarios, cumple la función social de servir como un vehículo 
para negociar valores, sopesar opciones e informar creencias y opiniones. 
En concreto, las narraciones ficcionales (como la invención de historias 
o el planteamiento de situaciones hipotéticas) son utilizadas en ámbitos 
como la política o la economía a manera de estrategias para generar una 
nueva perspectiva o como forma de exponer un argumento implícito a 
favor del cambio.

Para estos autores, la presencia de la ficción en los discursos hu-
manos muestra que es omnipresente en nuestra cultura. Es difícil pen-
sar en una esfera cultural en la que el discurso ficcional esté ausente, 
excepto en casos en los que está explícitamente prohibido (como los 
controles de seguridad de los aeropuertos o los centros de reclusión 
penitenciaria), e incluso prohibirlo muestra su amplia presencia en las 
interacciones humanas. Sin embargo, señalan que, aparte del trabajo 
de los críticos literarios sobre la ficción genérica, la ficcionalidad casi 
no se estudia y a menudo no se reconoce su importancia social. Esto 
también se constata en la facilidad de los hablantes y el público para 
utilizarla. La capacidad de inventar, imaginar y comunicar sin preten-
der referirse a lo real es una habilidad cognitiva fundamental, crucial 
para las interacciones de los seres humanos entre sí y con el mundo 
(Nielsen et al., 2015). 

Este análisis requiere que distingamos la ficción como conjunto 
de géneros convencionales (novela, cuento, novela gráfica, cine, te-
levisión, series, etc.) y la ficción como cualidad o modo, empleada en 
discursos cotidianos, escenarios profesionales, ejercicios intelectuales, 
entre otros. El análisis de la ficcionalidad como cualidad del discurso 
humano permite identificar las funciones sociales que cumple. Por eso, 
el uso de la ficcionalidad no es un alejamiento del mundo real, sino 
una estrategia comunicativa específica dentro de un contexto en ese 



97

mundo, que, además, informa a ese público del carácter ficticio del 
discurso. No es un medio para construir escenarios aislados del mundo 
real, sino un medio para negociar un compromiso con ese mundo. No 
es una imitación enmarcada o de segundo orden del discurso no ficti-
cio, sino que ambos representan dos opciones para relacionarse con el 
mundo real (Nielsen et al., 2015).

Es claramente distinta de la mentira, ya que las mentiras están 
diseñadas para que se entienda que se refieren a estados de cosas rea-
les (a pesar de su falsedad, se muestran como discursos con un anclaje 
empírico demostrable, como narraciones factuales). Mientras que el 
discurso ficcional no se refiere a situaciones reales ni intenta engañar 
a su audiencia sobre dichas situaciones. En lugar, inventa o imagina 
estados de cosas para lograr algún propósito en su contexto particular 
(Nielsen et al., 2015).

Incluso en las ficciones genéricas el discurso ficcional no es una di-
mensión que pueda constituir una esfera estrictamente diferente de la 
realidad fáctica y social. Los cuentos, los poemas, las novelas, las series 
y las películas también cumplen funciones sociales que impactan en la 
vida de sus receptores. Aunque factualidad y ficcionalidad son escena-
rios expuestos como claramente diferenciados, influyen y se modifican 
entre sí. Mi lectura de una novela es plenamente consciente de que los 
personajes de esa novela no existen en la realidad factual, pero me ge-
nera reflexiones que modifican mi percepción y comportamiento con 
respecto a personas de mi entorno (familia, amigos, compañeros) que, 
a diferencia de aquellos personajes, sí existen en esa realidad factual.

En Las compañías que elegimos Wayne C. Booth (2005) argumenta 
que la lectura de obras de ficción no es una actividad pasiva, sino una 
forma de interacción ética con el mundo. Al leer una obra de ficción 
nos comprometemos con un contrato con el autor y con los personajes. 
Este contrato implica que estamos dispuestos a suspender nuestra in-
credulidad y aceptar el mundo ficcional que se nos presenta. A cambio, 
la obra de ficción nos presenta nuevas ideas acerca de la moral, la ética, 
la política y la condición humana. En este sentido, los personajes y las 
historias, a pesar de ser ficcionales (de no provenir de la realidad empí-
ricamente demostrable), pueden modificar esa realidad empírica. Este 
razonamiento es extensivo a la recepción de otras obras de ficción que 



98

no impliquen la lectura de textos, como el cine, el teatro, la música, 
entre otras.

De las reflexiones anteriores se desprende una conclusión: las fun-
ciones de la ficción van más allá de su presencia en la creación artística 
y en la industria del entretenimiento, y contribuyen a comprender la 
realidad, que se realiza combinando la narración factual y la narración 
ficcional. En primer lugar, porque podemos constatar que la narración 
ficcional está presente en los discursos elaborados durante el desarro-
llo de la vida cotidiana de los seres humanos y en los discursos proferi-
dos en los escenarios políticos, sociales, culturales, económicos, en los 
que la narración factual se complementa con la ficcional para cumplir 
propósitos precisos, como persuadir a los receptores. En segundo lugar, 
porque las ficciones genéricas, pese a ser narraciones ficcionales, al ser 
recibidas por los humanos, interactúan con las narraciones factuales 
para formar las percepciones de esos seres humanos sobre el mundo 
que habitan. 

En los discursos entre los cuales la ficcionalidad cumple una fun-
ción más allá de la producción de obras artísticas está la construcción 
de la memoria individual y colectiva, debido a que en ambas operan las 
narraciones factuales en combinación con las narraciones ficcionales 
para narrar los acontecimientos del pasado vivido. 

La memoria individual como narración del pasado

La memoria individual es el proceso cognitivo mediante el cual los 
seres humanos almacenan recuerdos de hechos que experimentaron 
en el pasado. En La memoria, la historia y el olvido, Paul Ricoeur (2013) 
realiza un estudio fenomenológico de la memoria en el que establece 
la diferencia entre la memoria-hábito y la memoria-rememoración. La 
primera es un proceso de memorización propio de las cosas que apren-
demos de memoria para efectuar una tarea, especialmente aquellas 
que se requieren en ciertas profesiones, como las reglas de la gramáti-
ca, las leyes, entre otras, que corresponden a la mundanidad y que son 
destrezas que se practican sin darse cuenta de ello. En la segunda hay 
conciencia de un acontecimiento que tuvo lugar, es un proceso de evo-
cación (cuando llega el recuerdo inesperadamente) y de rememoración 



99

(cuando buscamos el recuerdo) que implican un esfuerzo intelectual 
para traer la imagen del pasado al presente, y este proceso culmina con 
el reconocimiento de la imagen como aquello a lo que corresponde el 
recuerdo. Esta última corresponde a la reflexividad, por eso se trata de 
buscar el recuerdo al interior de sí.

La memoria-rememoración es el proceso que permite comprender 
el pasado vivido e incorporarlo a las reflexiones sobre el presente. Como 
plantea Ricoeur (2013), los seres humanos, cuando queremos acceder al 
pasado, realizamos una búsqueda que pretende recuperar aquello que 
se vivió. El objetivo de esta búsqueda es el reconocimiento del pasado y 
se realiza por medio de la rememoración. Por esto “la rememoración es 
convertir una representación esquemática en una representación llena 
de imágenes” (p. 50) y lo propio de la memoria es el reconocimiento 
de la imagen. Este proceso de rememoración es nombrado trabajos de 
la memoria, que es una categoría que el autor construye a partir de las 
nociones de esfuerzo de memoria de Henri Bergson y de trabajo de duelo de 
Sigmund Freud. El restablecimiento integral del pasado no es posible, 
por eso en los trabajos de la memoria es necesario articular un discurso 
que interprete los vestigios del pasado y les dé sentido. 

Ricoeur (2013) afirma que en esta búsqueda interactuamos con las 
huellas mnésicas que dejó ese pasado en nosotros, que pueden ser de 
tres tipos: huellas documentales (materiales), huellas psíquicas (afec-
ciones) y huellas corticales (cerebrales). Las huellas mnésicas están en 
el presente –no en el pasado– por eso deben ser dotadas de una dimen-
sión semiótica, de un valor de signo, para significar que son del pasado 
y para que sean susceptibles de interpretación. Este enfoque plantea 
que la distancia temporal es esencial del fenómeno mnemónico y el 
referente último de la memoria es el pasado, por lo que la memoria in-
tenta traer el pasado vivido por las comunidades mediante la narración. 

En este proceso de rememoración los humanos describen las imá-
genes reconocidas (recuerdos) e interpretan las huellas mnésicas con 
las que interactúan en el presente. En este sentido la memoria es, antes 
que cualquier otra cosa, una narración que se produce al describir las 
imágenes del pasado e interpretar las huellas que de este quedan en 
el presente. Esta narración permite que se elabore un discurso articu-
lado que dé sentido a la experiencia vivida por las personas y por los  



100

pueblos y las comunidades de los que hacen parte. La narración es la 
forma en que la memoria conduce a la comprensión de sí mismo, como 
sujeto o como pueblo. Este discurso sobre el pasado se construye a par-
tir de una narración factual apoyada en recuerdos y huellas y está acom-
pañada de una narración ficcional centrada en la recreación de sucesos 
del pasado. 

En su fenomenología de la memoria, Ricoeur (2013) se distancia 
de sus predecesores porque comienza por preguntarse qué es lo recor-
dado y cómo funciona la memoria, mientras que hasta el momento la 
forma tradicional de proceder, denominada egológica, comenzaba pre-
guntándose por el sujeto que recuerda y no por lo recordado. De esta 
manera, lo recordado es la narración del pasado vivido que se expresa a 
través de su puesta en el discurso. La ventaja de esta forma de proce-
der es que soluciona un problema de la anterior: si se toma como sujeto 
de la memoria al yo de la primera persona del singular, solo se puede 
hablar de memoria colectiva haciendo una analogía entre el sujeto y la 
sociedad –extrapolando lo identificado en el sujeto a la memoria de la 
sociedad–, lo que lleva a razonamientos equivocados. Pero si se pone el 
acento en lo recordado, el centro está, no en el sujeto, sino en la narra-
ción que se construye sobre el pasado y en los procedimientos que esta 
construcción sigue, en los cuales pueden intervenir uno o más sujetos, 
lo que hace posible narrar el pasado colectivo. 

Al respecto, el psicoanálisis plantea el carácter selectivo de la me-
moria, que nos permite identificar de qué manera los sujetos selec-
cionan partes de su pasado para ser recordadas o ser olvidadas. En la 
‘Carta 52’ de sus “Cartas a Wilhelm Fliess”, Freud (1992) afirma que 
nuestro mecanismo psíquico se ha generado por estratificación suce-
siva, debido a que existen unas huellas mnémicas que, de tiempo en 
tiempo, experimentan un reordenamiento según nuevos nexos (una 
retrascripción). En esta carta relata que el estudio de la retrascripción 
de estas huellas mnémicas lo llevó al descubrimiento de la selectividad 
de la memoria: “Lo esencialmente nuevo en mi teoría es, entonces, la 
tesis de que la memoria no preexiste de manera simple sino múltiple, 
está registrada en diversas variedades de signos” (p. 274), esto quie-
re decir que dentro de esa multiplicidad de variedades del signo los 
sujetos seleccionan cuáles serán recordadas y cuáles olvidadas. Esta 



101

información se encuentra en el inconsciente, por eso el autor afirma 
que “conciencia y memoria se excluyen entre sí” (p. 275). De esta ma-
nera la narración que implica la memoria se realiza a partir de lo que se 
escoge recordar y no de la totalidad de los recuerdos. 

Este carácter narrativo de la memoria individual, interpretado a 
partir de los planteamientos de Ricoeur y Freud, coincide con lo ex-
puesto por Oliver Sacks (2019) en La falibilidad de la memoria: la memo-
ria individual es un proceso cognitivo en el que no se puede acceder 
completamente a los hechos del pasado, por la falibilidad de la mente 
al almacenar todos los recuerdos de eventos vividos (lo que se constata 
en los olvidados o limitados). En este sentido, la imaginación desem-
peña un rol en la narración sobre lo que se vivió (lo que se comprueba 
mediante el componente imaginativo expresado, por ejemplo, en los 
recuerdos inventados o plagiados). La memoria tiene cognitivamente 
un relato imaginario que se expresa a través de la narración de los he-
chos del pasado. 

La imposibilidad de acceder directa y completamente a los hechos 
del pasado (no podemos devolver el tiempo, ni viajar a través de él) ge-
nera que nuestra memoria individual se apoye en los datos disponibles 
sobre ese pasado, como nuestros recuerdos y los de nuestros semejan-
tes, y como los archivos públicos y privados, que cuentan con docu-
mentos y objetos conservados en el tiempo. Así, en la construcción de 
un relato sobre el pasado de los humanos, la narración relata aquellos 
acontecimientos vividos, y para ello el discurso sobre el pasado combi-
na –como se explicó anteriormente respecto a los discursos cotidianos 
y públicos– la narración factual y la ficcional. La narración del pasado 
no es un relato fijo y exacto que pueda traerse al presente de la misma 
manera en todo momento, sino que está influido por las reconstruccio-
nes propias de los sujetos y de las comunidades.

La memoria colectiva como discurso público

Lo mismo ocurre con la memoria colectiva: su construcción depende 
de la producción de una narración sobre el pasado colectivo. Maurice 
Halbwachs (2009) en La memoria colectiva plantea que existe una es-
trecha relación entre memoria individual y memoria colectiva, porque 



102

ambas se apoyan en los testimonios propios y de otros para reconstruir 
los hechos vividos en el pasado. La memoria individual no es propia del 
sujeto, ya que, incluso si se encuentra solo, los acontecimientos que 
vive se fijan como recuerdos solo si los conecta con los marcos sociales 
que le sirven de referencia. Se recuerda a condición de situarse en el 
punto de vista de uno o varios grupos y volver a colocarse en una o va-
rias corrientes de pensamiento colectivo. 

Aunque sea paradójico, Halbwachs (2009) plantea que nos cues-
ta más evocar recuerdos que solo nos conciernen a nosotros –los que 
constituyen nuestro bien más exclusivo– como si no pudieran escapar 
a los demás más que a condición de escaparse también de nosotros 
mismos. Mientras que los recuerdos que están conectados de forma 
más directa con referentes externos son más accesibles para nosotros 
debido a que –mientras más presentes y cercanos tengamos esos refe-
rentes– con mayor facilidad podemos evocar esos recuerdos y traerlos 
a nuestros pensamientos.

Para Halbwachs (2009) la memoria colectiva toma forma con in-
dependencia de la memoria individual, aunque se apoye en ella: “La 
memoria colectiva envuelve las memorias individuales, pero no se con-
funde con ellas. Evoluciona según sus leyes, y si bien algunos recuer-
dos individuales penetran también a veces en ella, cambian de rostro 
en cuanto vuelven a colocarse en un conjunto que ya no es una con-
ciencia personal” (p. 54). La diferencia entre ambos tipos de memoria 
es dónde se almacenan los relatos: la memoria individual es interior, 
la conocemos solo por la introspección e incluye nuestros recuerdos 
personales, aquellos que vivimos directamente, los relatos están en la 
mente de los sujetos; la memoria colectiva es exterior, la conocemos 
desde fuera y está compuesta por los recuerdos que atesora y destaca 
la sociedad en su conjunto, los relatos están en discursos sociales y en 
sus medios de difusión. 

Esto implica que en ambos tipos de memoria existe un compo-
nente narrativo, debido a que los recuerdos solo se fijan como tales 
si existe una narración de los sujetos que los sitúe en un marco refe-
rencial más amplio. La memoria es, en consecuencia, un discurso que 
las personas dirigen a sí mismas y a otros. Esto nos permite concluir 
que la construcción de la memoria individual y colectiva implica una 



103

narración acerca de hechos del pasado. Nuevamente, podemos afir-
mar que esta narración se vale de elementos de la narración factual y 
de la narración ficcional porque utiliza como insumos los aspectos de 
la realidad empírica experimentada por los sujetos, pero también los 
marcos interpretativos que va construyendo la sociedad a lo largo del 
tiempo, los cuales representan la experiencia, no solamente a través 
de la descripción de la realidad empírica, sino por medio de un con-
junto de signos y símbolos que no son la descripción de un referente 
existente en la realidad empírica, sino un conjunto de sentido por sí 
mismos. La memoria colectiva, para que logre serlo, debe incorporar 
sus expresiones en el escenario público, ya sea en lo comunitario, local, 
regional, nacional o mundial. Sus relatos y narraciones deben referirse 
a un pasado que, en algún sentido, se considere colectivo. Estas narra-
ciones se incorporan al ámbito del discurso público, por ejemplo, de las 
genealogías e historias familiares o de la historia nacional, entre otros.

En relación con la memoria colectiva, la narración ficcional cumple 
la función de sintetizar gran parte de los acontecimientos que, como 
lo nombra Halbwachs, la sociedad en su conjunto pretende atesorar y 
destacar. La narración ficcional en el discurso social cumple esta fun-
ción produciendo relatos articulados que den cuenta de ese pasado 
abordable y comprensiblemente. Sería imposible, por ejemplo, dar 
cuenta de todos los acontecimientos sucedidos, y de todos los detalles 
que en efecto implicaron, sin recurrir a una labor de síntesis que selec-
cione, depure y reorganice estos acontecimientos en un hilo conductor 
narrativo, y en procedimientos como estos la narración factual se queda 
corta, debido a que no puede llevar a cabo su carácter referencial al 
momento de dar cuenta, de la manera más descriptiva y fiel posible, 
de los acontecimientos sucedidos. Mientras que la narración ficcional 
puede utilizar otros recursos que, por ejemplo, construyan historias y 
personajes que recojan los principales elementos de ese pasado y los 
presenten a través de narraciones sintéticas y comprensibles.

En el mismo sentido, las ficciones genéricas cumplen funciones 
similares al momento de narrar el pasado que la sociedad quiere desta-
car en su memoria colectiva. La literatura, el cine, la pintura, el teatro 
cumplen la función de retratar y expresar lo sucedido en ese pasado. 
Así, usan el lenguaje para expresar los componentes de esa memoria 



104

colectiva, aunque no describan referencialmente los acontecimientos 
vividos, sino a través de personajes ficcionales que recojan elementos de 
los personajes reales o de sucesos creados a partir de sucesos reales de 
los que se conserva información. Además, se valen del uso de alegorías, 
metáforas, analogías, entre otros recursos narrativos ficcionales. En uno 
de sus planteamientos, Halbwachs alude al lugar de las ficciones gené-
ricas en la memoria colectiva y muestra cómo la narración ficcional per-
mite que exista una memoria colectiva que es común a los integrantes 
de la sociedad, incluso si esta se refiere a acontecimientos que no han 
vivido directamente. Esto lo explica a partir del siguiente argumento:

Si entendemos que conocemos nuestra memoria personal solo desde 
dentro, y la memoria colectiva desde fuera, entre una y otra habrá 
un fuerte contraste. Me acuerdo de Reims porque allí viví durante 
todo un año. Recuerdo también que Juana de Arco estuvo en Reims, 
y que ahí coronaron a Carlos VII, porque lo he oído o lo he leído. 
En el teatro, el cine, etc., se ha representado tanto a Juana de Arco 
que no me cuesta nada imaginármela en Reims. Al mismo tiempo, sé 
perfectamente que no he podido ser testigo del acontecimiento en 
sí y me limito a las palabras que he leído u oído, signos reproducidos 
a través del tiempo, que son todo lo que me llega del pasado (2009, 
p. 55, énfasis añadido).

La memoria colectiva está compuesta por símbolos, podemos ima-
ginarlos, pero nos resulta completamente imposible recordarlos (pre-
cisamente porque no los vivimos). Estos son signos reproducidos a tra-
vés del tiempo utilizando recursos de las narraciones ficcionales. En 
este sentido, la memoria colectiva tiene un importante componente de 
imaginación, debido a que es una memoria que se ha recibido de otros 
y que, por medio de la imaginación, se logra visualizar, a pesar de no 
haberse vivido directamente, y, posteriormente, se expresa de nuevo a 
través del lenguaje, que es el que permite que se lleve a la estructura 
pública como memoria colectiva.

El lenguaje tiene una función esencial en el proceso de recupe-
ración de las imágenes del pasado (recuerdos) y en la transmisión de 
estos entre los integrantes de un mismo grupo social. Como hemos 
visto, en la memoria individual (Ricoeur, Freud, Sacks, Halbwachs) se 
requiere llevar al lenguaje el reconocimiento de la imagen rememorada 



105

y esta se encuentra encaminada hacia la oralidad, y con ello está enca-
minada también hacia la estructura pública, porque hay un tercero que 
recibe el testimonio. En la memoria colectiva (Ricoeur, Halbwachs) el 
testimonio y el signo del pasado permiten que el grupo social reconozca 
los acontecimientos que hacen parte de ella, aunque no los hayan vivi-
do. En todo esto encontramos que hay una dimensión de la imaginación 
que se encuentra presente en ambas, y esa dimensión imaginativa se 
expresa a través de la narración ficcional. 

Narraciones ficcionales de la memoria colectiva

Como plantean Nielsen, Walsh y Phelan (2015), la retórica de la na-
rración ficcional se basa en la intención comunicativa de ofrecer una 
comprensión sobre un aspecto de la realidad a través de recursos fic-
cionales, en la que tanto el emisor como su público son conscientes de 
su carácter ficcional. Para desarrollar esta idea los autores toman el caso 
de los mitos. Estos pueden describir o no eventos reales, pero lo que 
importa es si tienen la intención de describirlos. Si es así, entonces 
son no ficcionales, y si no, son ficcionales. Si pretenden ser ficciona-
les, pero se toman como no ficcionales, entonces se trata de un caso 
de mala comunicación. En aquellos que no quieren describir hechos 
reales, es decir, en los ficcionales, estamos ante casos de mitos que 
ofrecen una explicación de la realidad que no se basa en el discurso 
factual (p. 65). 

La narración ficcional presente en la memoria colectiva tiene si-
militudes con aquella presente en los mitos, porque cumple esta mis-
ma condición de ofrecer una explicación de un aspecto de la realidad 
(que es el pasado colectivo) utilizando elementos de la narración fic-
cional (para complementar la narración factual). La memoria colectiva 
puede describir o no los eventos tal cual como sucedieron. Si lo hace, 
debe adecuarse a la descripción de las circunstancias de tiempo, modo 
y lugar en las que acontecieron (como estrictamente hace la narra-
ción factual). Si no lo hace, puede recurrir a figuraciones, símbolos 
y representaciones que, utilizando como insumo la realidad factual y 
empíricamente demostrable, creen relatos que permitan interpretar y 
comprender el pasado colectivo (como lo hace la narración ficcional). 



106

Como en los mitos, no en pocas ocasiones la construcción de la 
memoria colectiva recurre a las narraciones ficcionales. Existen con-
ceptos y casos propios del ámbito ficcional que se incorporan en la me-
moria colectiva y en sus manifestaciones en el escenario público, para 
servir como recurso en la comprensión del pasado colectivo. Esto se 
realiza a través del uso de arquetipos y figuraciones que nos permiten 
comprender porciones de la realidad que antes permanecían confusas, 
tanto por el gran volumen de información que se puede tener sobre 
algunos hechos del pasado, como por la escasa o nula información que 
se pueda tener sobre otros. La narración ficcional solventa ambos pro-
blemas porque permite representar a través de imágenes arquetípicas 
a los participantes del hecho histórico. 

Carl Gustav Jung en su psicología analítica definió los arquetipos 
como patrones e imágenes arcaicas universales que representan sim-
bólicamente las fuerzas y motivaciones básicas del ser humano. Estos 
residen en el inconsciente colectivo y se transmiten a través de la he-
rencia biológica y cultural. Son esquemas subyacentes e inaprensibles 
del inconsciente, que pasan al plano consciente cuando los sujetos y 
sus culturas les dan un contenido específico a través de las imágenes 
arquetípicas. El arquetipo es el esquema (y se encuentra en el incons-
ciente) y la imagen arquetípica es la que dota de contenido ese esque-
ma (y se encuentra en el plano consciente). Los principales arquetipos 
son el ánima, el animus, la sombra, la persona, la gran madre, el gran 
padre, el sí mismo, el inocente, el amigo, el amante, el sabio, el mago, 
el héroe, el cuidador, el explorador, el rebelde, el creador, el bufón y 
el gobernante; y sus imágenes arquetípicas son los contenidos que les 
atribuimos en el arte y la literatura, en los mitos y las leyendas, en las 
experiencias religiosas, en los sueños, en la vida cotidiana, entre otras. 
Por ejemplo, el arquetipo de la gran madre tiene como rasgos lo mater-
nal, la mágica autoridad, la sabiduría, la altura espiritual más allá del 
intelecto, lo bondadoso y protector, lo que da crecimiento, fertilidad y 
alimento, entre otros; y algunas de sus imágenes arquetípicas presen-
tes en la cultura son la madre y abuela personales, la niñera, la Virgen 
María en el cristianismo, la luna y la siembra en un sentido más amplio, 
entre otros. La principal función de los arquetipos es proporcionar or-
den y significado a nuestra experiencia, ayudándonos a comprender el 



107

mundo que nos rodea al entregarnos marcos de referencia y patrones 
de significado (Jung, 2009; Jung y Storr, 1998).

En la construcción de la memoria colectiva, nuestros esquemas 
mentales y discursivos operan con procedimientos de síntesis que do-
tan de sentido el pasado que pretendemos comprender. En esta línea, 
creamos imágenes arquetípicas que sintetizan sus rasgos principales 
en figuras que, aunque tengan una dimensión de invención, nos per-
miten hacer aprehensible esa realidad. También operan llenando los 
vacíos que encontramos por la escasez de información a partir de narra-
ciones que conecten los elementos y factores que sí conocemos en un 
relato lógico y coherente.

Veamos un caso que ilustra los anteriores planteamientos: en la 
memoria colectiva de las sociedades occidentales está presente, con 
gran fuerza, el recuerdo de los crímenes cometidos en la Segunda Gue-
rra Mundial, especialmente el exterminio perpetrado contra el pueblo 
judío europeo por el régimen nazi en los campos de concentración. La 
figura de este exterminio es Auschwitz, un símbolo que, donde quiera 
que se escuche, representa una imagen mental relacionada con este 
suceso. 

Si nos atenemos a los procedimientos propios de la narración fac-
tual, Auschwitz no es una entidad por sí misma que represente un 
período de la historia del siglo xx, sino el nombre alemán de la ciudad 
polaca Oświęcim. Incluso si reconocemos que un término puede tener 
varias acepciones, y que una segunda acepción de la palabra Auschwitz 
puede ser la que se refiere al exterminio judío, seguiríamos estando 
equivocados al atenernos a la narración factual exclusivamente, porque 
Auschwitz fue tan solo uno de los aproximadamente 149 campos (con 
sus respectivos 814 subcampos) que existieron durante el régimen 
nazi, según datos de la Jewish Virtual Library (2024). Y, sin embargo, 
Auschwitz se ha convertido en una figura ficcional que engloba y expli-
ca mucho más allá de su referencia factual específica.

Esta combinación de narración factual y ficcional utilizada, tanto 
en los discursos públicos como en las ficciones genéricas, para la com-
prensión del pasado colectivo violento que englobamos bajo la catego-
ría de Auschwitz, hace que nuestra memoria colectiva utilice recursos 
narrativos ficcionales como la creación de imágenes arquetípicas, entre 



108

las que se destacan dos: la figura del prisionero del campo de concen-
tración y la figura del oficial nazi. En ningún caso es posible que en el 
lenguaje cotidiano o en los discursos públicos operemos solo con las 
referencias factuales de estas figuras. Simplemente no nos alcanzarían 
las palabras para agrupar las características que todos los oficiales o 
prisioneros pudieran tener para trabajar con una narración referencial 
respecto a la realidad empírica. Además, si lográramos hacerlo, nuestro 
discurso sería ininteligible, y no tendría mayor valor que el de la acu-
mulación de información. 

A partir del arquetipo del inocente –al que se le atribuyen los ras-
gos de pureza, fidelidad, ingenuidad, humildad, novedad, potencial 
para crecer, esperanza para el futuro, anhelo de felicidad, entre otros1 
(Faber y Mayer, 2009; Jung, 2009)– se construye en la memoria colecti-
va la imagen arquetípica del prisionero del campo de concentración, al 
que narrativamente se le atribuyen unos rasgos específicos en el ima-
ginario colectivo: uniforme de rayas, delgadez, indefensión, sumisión y 
se le exime de culpa sobre la violencia vivida. 

A partir del arquetipo de la sombra –al que se le atribuyen los ras-
gos de violencia, tormento, rechazo, carente de moralidad y productora 
de vergüenza, entre otros2 (Faber y Mayer, 2009; Jung y Storr, 1998)– 
se construye en la memoria colectiva la imagen arquetípica del oficial 
nazi, que narrativamente se describe como una figura con unos rasgos 
específicos: uniforme militar, rigidez, crueldad, sevicia, indolencia, 
ambición y ansia de poder. 

Estos arquetipos y sus correspondientes imágenes mentales, que 
podemos constatar en nuestra propia experiencia y en la de otros, son 
en sí mismos un recurso ficcional que se crea tanto con elementos de 
la narración factual como de la narración ficcional. 

1	 Jung (2009) nombra este arquetipo como puer aeternus (niño eterno) o niño dios. Fue-
ron los desarrollos posteriores los que sintetizaron las distintas denominaciones y 
definiciones del autor bajo la denominación de este arquetipo como inocente (Faber 
y Mayer, 2009).

2	 Jung (1998) le atribuye dos dimensiones al arquetipo de la sombra. La primera es 
como una representación de la totalidad del inconsciente personal. La segunda es 
el lado oscuro del ser humano, que se oculta porque produce vergüenza o reproche 
moral. El ejemplo expuesto se basa en la segunda dimensión.



109

En la narración factual las imágenes arquetípicas del prisionero 
judío inocente y del oficial nazi sombrío se apoyan en las investiga-
ciones históricas, los procesos judiciales, los museos y memoriales, los 
proyectos pedagógicos, la literatura testimonial y el cine documental 
que denuncian los crímenes cometidos contra el pueblo judío perpe-
trados por los integrantes del régimen nazi, los cuales son ampliamen-
te conocidos. En estos se encuentran los múltiples procesos judiciales, 
entre los que destacan los Juicios de Núremberg, que atribuyeron la 
responsabilidad de los integrantes del régimen nazi y, a pesar de ser so-
lamente doce condenas, son ampliamente recordados en el imaginario 
colectivo como un ejercicio de justicia retributiva. Además, se destaca 
la visión de dos obras testimoniales ampliamente conocidas: el docu-
mental Shoah (1985), dirigido por Claude Lanzmann, un ejercicio de 
historia oral que reúne diez horas de testimonios en primera persona 
de víctimas, testigos y perpetradores del exterminio judío, poniendo 
en el centro la indefensión de las víctimas y la sevicia de los victima-
rios, y el libro El hombre en busca del sentido de Viktor Frankl (2015), en el 
que el autor relata sus vivencias en un campo de concentración en tres 
fases (internamiento en el campo, vida en el campo y después de la 
liberación) profundizando en su experiencia de superación. Su anclaje 
es factual, por eso se apoyan exclusivamente en sucesos empíricamen-
te demostrables y que hacen parte de sus recuerdos personales.

En la narración ficcional las imágenes arquetípicas están apoyadas 
principalmente en el cine y la literatura que, con sus estrategias narra-
tivas propias y su posibilidad de recurrir a la creación artística, tienen 
un margen de maniobra más amplio que la narración factual.

En la película La vida es bella (1997), dirigida por Roberto Benigni, 
se relata cómo un padre le hace creer a su hijo que la vida en el campo 
de concentración es un juego para disminuir el dolor de la experiencia. 
Aquí la imagen de la inocencia del niño y la entrega incondicional de 
su padre refuerzan la imagen arquetípica del prisionero judío inocente. 
En La lista de Schindler (1993), dirigida por Steven Spielberg, se retrata 
cómo un empresario alemán miembro del Partido Nazi pone en marcha 
un plan para salvar a más de mil judíos, y en El pianista (2002), dirigi-
da por Roman Polanski, se relata cómo un pianista logra sobrevivir al 
exterminio, en parte, porque un oficial nazi admirador de su música le 



110

ayuda a sobrevivir. En estas dos películas se refuerza la imagen arque-
típica del oficial nazi sombrío, porque al relatar dos casos de hombres 
capaces de tener compasión en medio de la guerra, se fortalece la idea 
de que los victimarios tuvieron elección, y se juzga con mayor crudeza 
al conjunto de integrantes del régimen nazi que no eligieron la compa-
sión, sino la violencia.

En la novela El niño con el pijama de rayas de John Boyne (2012), una 
de las obras más vendidas sobre el tema, el recurso propuesto por el 
autor es la relación entre Bruno (un niño alemán) y Shmuel (un niño 
judío), quienes establan una relación de amistad a través de la reja del 
campo de concentración, en la cual Bruno (y el lector) se enteran de 
lo que estaba viviendo Shmuel (y los demás prisioneros) en el campo. 
La mirada de Bruno y el testimonio inocente de Shmuel refuerzan la 
imagen arquetípica del prisionero judío inocente. En Maus: Relato de 
un superviviente de Art Spiegelman (2007), mediante el género de la 
novela gráfica, se muestra cómo en una familia judía (que es retratada 
como ratones) un padre ofrece a su hijo el testimonio de su paso por 
los campos de concentración y los crímenes que cometieron allí los 
oficiales nazis (que son retratados como gatos). Este recurso ficcional 
de representar como animales a los personajes, y de utilizar ratones 
para las víctimas y gatos para sus victimarios, refuerza el imaginario de 
separación entre unos y otros e ilustra la idea de que los primeros son 
los inocentes e indefensos y los segundos los perseguidores y violentos.

Existen novelas que retratan específicamente la experiencia de 
los oficiales nazis. Las benévolas de Jonathan Littell (2007) utiliza el 
recurso de una autobiografía ficticia para narrar la vida de un exoficial 
de las ss alemanas que, décadas después, relata su participación en 
los crímenes cometidos por el Tercer Reich. La narración en primera 
persona y la descripción de escenas fuertes y violentas pueden generar 
repulsión en el lector y refuerzan la imagen arquetípica del oficial nazi 
sombrío. La zona de interés, de Martin Amis (2015), relata la historia de 
un oficial de Auschwitz que se enamora de la esposa del comandante 
del campo. La obra tiene tres narradores: el oficial, el comandante y 
un sonderkommando judío al que el comandante le encarga asesinar a 
su esposa al darse cuenta de la situación. Los tres, en distintos nive-
les, responsables de los crímenes cometidos en el campo, cuyos relatos 



111

también refuerzan esta imagen arquetípica al mostrar, entre otras co-
sas, el abuso de poder del comandante que se impone ante los demás 
personajes a causa de su rango.

La construcción de la memoria colectiva se desarrolla y se expone 
en los discursos públicos a partir de recursos ficcionales, como las imá-
genes arquetípicas. Estas parten de esquemas innatos del ser humano, 
y por eso contribuyen a la narración de los acontecimientos del pasado, 
y su estudio nos permite comprender parte de los procedimientos con 
los que se construye la memoria colectiva. Sin embargo, no se puede 
desconocer que pueden conducir a reduccionismos e implican un ries-
go para la comprensión de las complejidades del pasado colectivo. En 
este sentido, deben tomarse únicamente como uno entre otros recur-
sos ficcionales posibles para dotar de sentido este pasado. La narración 
ficcional incluye otros recursos, por ejemplo metáforas, analogías y ale-
gorías, que también pueden utilizarse. En el caso de Auschwitz, Primo 
Levi en Los hundidos y los salvados (2015) desarrolla el concepto de la 
zona gris, que puede entenderse como una metáfora en la que plantea 
que, en situaciones extremas como las que se vivieron en los campos 
de concentración nazis, existe un área moralmente ambigua en la que 
las distinciones entre el bien y el mal, lo correcto y lo incorrecto, se 
vuelven difusas y complejas. En los campos de concentración hubo ju-
díos que fueron obligados a contribuir a su propia destrucción, siendo 
así colaboradores forzados del exterminio nazi. Este concepto pone en 
cuestión las imágenes arquetípicas identificadas en la memoria colec-
tiva, mostrando cómo la narración ficcional puede ofrecer distintas y 
complejas interpretaciones del pasado colectivo.

Conclusión

Este texto ha demostrado que la narración factual y la narración ficcio-
nal, a pesar de sus diferencias en cuanto a la referencialidad y la pre-
tensión de verdad, se combinan en los procesos de construcción de la 
memoria colectiva. La narración factual, anclada en los hechos empíri-
camente verificables, proporciona el marco de referencia para recordar 
acontecimientos pasados; mientras que la narración ficcional, basada 
en la imaginación y la invención, permite completar, reinterpretar y 



112

dotar de sentido a las lagunas y silencios del recuerdo. En la memo-
ria individual –como mostraron los análisis de Ricoeur, Freud y Sacks– 
la rememoración implica siempre una recreación parcial, en la que la 
imaginación y experiencia sensorial se entrelazan. Esta dinámica se 
amplifica en la memoria colectiva, en la que –siguiendo a Halbwachs– 
los recuerdos individuales se reinterpretan a partir de marcos sociales 
que reordenan los acontecimientos pasados en función de significados 
colectivos. Dentro de este proceso la narración ficcional cumple fun-
ciones precisas: facilita la síntesis de eventos complejos, crea conti-
nuidad narrativa en relatos fragmentados y genera símbolos accesibles 
que condensan experiencias históricas. El estudio de las imágenes ar-
quetípicas –a partir de Jung– permitió identificar cómo figuras como 
el “prisionero inocente” y el “oficial nazi sombrío” en la memoria de 
los campos de concentración nazi funcionan como esquemas simbóli-
cos que sintetizan, simplifican y transmiten el trauma histórico, tanto 
en discursos públicos como en representaciones culturales. El caso de 
Auschwitz mostró que, aunque basado en hechos documentados, el 
relato social del exterminio recurre a dispositivos ficcionales para cons-
truir sentidos compartidos. Comprender esta interacción entre narra-
ción factual y ficcional permite advertir, no solo la riqueza interpretati-
va de la memoria colectiva, sino también sus riesgos: la simplificación 
excesiva, la fijación de estereotipos y la instrumentalización del pasado 
para validar identidades, valores y proyectos sociales actuales. En este 
sentido, analizar los modos narrativos de construcción de la memo-
ria permite comprender cómo las sociedades recuerdan, representan y 
disputan su historia.

Referencias

Amis, M. (2015). La zona de interés. Anagrama.

Benigni, R. (dir.). (1997). La vida es bella [película]. Miramax.

Booth, W. C. (2005). Las compañías que elegimos: Una ética de la ficción. 
Fondo de Cultura Económica.

Boyne, J. (2012). El niño con el pijama de rayas. Salamandra.



113

Faber, M. A., y Mayer, J. D. (2009). Resonance to archetypes in me-
dia: There’s some accounting for taste. Journal of Research in Personality, 
43(3), 307-322. https://doi.org/10.1016/J.JRP.2008.11.003 

Frankl, V. (2015). El hombre en busca del sentido. Herder.

Freud, S. (1992). Publicaciones prepsicoanalíticas y manuscritos inéditos en 
vida de Freud (1886-1899). Amorrortu Editores.

Halbwachs, M. (2009). La memoria colectiva. Universidad de Zaragoza.

Jewish Virtual Library. (2024). Full Listing of Concentration Camps. 
https://goo.su/Rpzz1S 

Jung, C. G. (2009). Arquetipos e inconsciente colectivo. Paidós.

Jung, C. G. y Storr, A. (comp.). (1998). The essential Jung. Fontana Press. 

Lanzmann, C. (dir.). (1985). Shoah [documental]. New Yorker Films.

Levi, P. (2015). Los hundidos y los salvados. En Trilogía de Auschwitz. 
Planeta.

Littell, J. (2007). Las benévolas. RBA Libros.

Nielsen, H. S., Walsh, R. y Phelan, J. (2015). Ten theses about fictio-
nality. Narrative, 23(1), 61-73. https://doi.org/10.1353/NAR.2015.0005 

Polanski, R. (dir.). (2002). El pianista [película]. Universal Pictures.

Ricoeur, P. (2013). La memoria, la historia, el olvido. Fondo de Cultura 
Económica.

Sacks, O. (2019). La falibilidad de la memoria. En El río de la conciencia. 
Anagrama.

Schaeffer, J.-M. (2013). Fictional vs. Factual Narration. En P. Hühn, J. C. 
Meister, J. Pier y W. Schmid (eds.), The Living Handbook of Narratology. 
De Gruyter Hamburg University. https://goo.su/iekya9x 



114

Spiegelman, A. (2007). Maus: Relato de un superviviente. Planeta de Agostini.

Spielberg, S. (dir.). (1993). La lista de Schindler [película]. Universal 
Pictures.




