flicas
contempordneas
de lanarracion




Eticas contemporineas de la narracion

Juan Pablo Pino Posada
Jonathan Echeverri Alvarez
Carlos Mario Correa Soto

—Editores académicos—

Editorial

EAFIT



Eticas contemporineas de la narracién / editores, Juan Pablo Pino Posada, Jonathan Echeverri Alvarez,
Carlos Mario Correa Soto — Medellin : Editorial EAFIT, 2025.
306 p.;il. ; 24 cm. - (Académica).

ISBN: 978-958-720-998-3
ISBN: 978-958-720-999-0 (versi6on EPUB)
ISBN: 978-628-7862-00-5 (version PDF)

1. Etica — Siglo XXI. 2. Literatura — Historia y critica — Siglo XXI. 3. Literatura — Aspectos morales
y éticos — Siglo XXI. 4. Literatura — Aspectos sociales — Siglo XXI. 5. Traduccién e interpretacion —
Aspectos morales y éticos — Siglo XXI. 6. Inteligencia artificial — Aspectos morales y éticos — Siglo
XXI. 7. Conflicto armado — Colombia — Aspectos morales y éticos Siglo XXI. I. Pino Posada, Juan
Pablo, edit. II. Echeverri Alvarez, Jonathan, edit. I11. Correa Soto, Carlos Mario, edit. IV. Tit. V. Serie.

801.3 cd 23 ed.
E848

Universidad EAFIT - Centro Cultural Biblioteca Luis Echavarria Villegas

Eticas contemporaneas de la narracién
Primera edicién: noviembre de 2025

© Juan Pablo Pino Posada, Jonathan Echeverri Alvarez,
Carlos Mario Correa Soto —Editores académicos—

© Editorial EAFIT
Carrera 49 No. 7 sur — 50. Medellin, Antioquia
http://www.eafit.edu.co/editorial
Correo electronico: obraseditorial@eafit.edu.co

ISBN: 978-958-720-998-3

ISBN: 978-958-720-999-0 (version EPUB)

ISBN: 978-628-7862-00-5 (version PDF)

DOI: https://doi.org/10.17230/97895872099831r0

Edicion: Marcel René Gutiérrez

Correccién de textos: Rafael Diez
Diagramacién: Ricardo Mira

Imagen carédtula: Freepik

Disefo cardtula: Margarita Rosa Ochoa Gaviria

Universidad EAFIT | Vigilada Mineducacion. Reconocimiento como Universidad: Decreto
Nimero 759, del 6 de mayo de 1971, de la Presidencia de la Republica de Colombia. Re-
conocimiento personeria juridica: Namero 75, del 28 de junio de 1960, expedida por la
Gobernacién de Antioquia. Acreditada institucionalmente por el Ministerio de Educacién
Nacional hasta el 2026, mediante Resolucion 2158 emitida el 13 de febrero de 2018.

Prohibida la reproduccidn total o parcial, por cualquier medio o con cualquier propdsito,
sin la autorizacién escrita de la editorial

Editado en Medellin, Colombia



Contenido

Presentacion
Carlos Mario Correa Soto, Jonathan Echeverri A//z)arez,
Inke Gunia, Juan Pablo Pino POSAA «..........c..ceuveeeuieeeieniiiieieiieiiiieiieeeeeieresesesnesnesasnnnn 7

Parte I. Eticas de la recepcion y la memoria

Reflexiones sobre la ética de la narracion: Observando lo inefable

del mal en La mala senda, de Salvador Jacobo
T180 GUII «vovnenenianeneneeiieieeee et eie et ettt eteaeaesesesnsaenesesesesnsnensnesesesnsnsnssesesnsnsnnn 15

Reescribir a Penélope: Una critica a la Odisea de Homero
Valentina Jaramillo Appleby, Matilda Lara Viana,
Juan José¢ Mesa Zuluaga, Maria Antonia Blandon Granados ...............cccoeeeueeeenceenaeennnnen. 35

Levedad mnémica: Una ética del olvido en la narracion del si
Yony Leydy Osorio SAHCER «.......eeunveeinniiiiiniiiiiiniiiiiiiiiiiiiiciiieneeii et st eeaaa e eees 55

[La memoria: Cuestién y artilugio de la narracion literaria
Pedro Antonio AGUAeI0 RONAGH «......eeeeeeveesieeeeueeseeeiiueesseeiieeeesessseesseeseeessssseessssnssees 73

Narracion factual y narracion ficcional

en la construccion de la memoria colectiva
Maria Canila Zamuio-IMIr.......c.oeueeeeeeeeeuiuieieieieiieisieieieestsesiseesesenesessssssenenennes 93

Recepcion ética de obras literarias: Una metodologia de conversacion

para la imaginacion narrativa
Juan Pablo Pino Posada, Karla Ospina Bonilla,
Matilda Lara Viana, Luisa Fernanda Montoya..............ecovueeevenneenineenisueeiisueinsineensnieninnees 115



Parte II. Eticas de la creacion y la digitalizacion

Rizoma y complejidad para la ética en Inteligencia Artificial
Carlos Salazar Martinez ............co.ccuuvvvviniiiiinniiiiiniiiiiniiiiiiiiineiiinieiieera e 141

La labor de la traductora: Conceptos para una ética de la traduccion

literaria asistida por computadores
Jorge Uribe, Sara Zuluaga Correa, Maria José¢ Galeano Agudelo...................................... 159

Cuerpos disonantes, subjetividad fugaz y pérdida de empatia
ante la irrupcion de narrativas configuradas por las inteligencias

artificiales multiples
OScar Armandn SUGEex RAMITER .....veeeeeeeeeeeeereeeeereeseeesereesesesenesersesesesseesssessneesees 181

Ecologia moral en la infoesfera
JONGNAN FCRCDTT ATDICZ veevaeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesereeeseeeeeeeeeesseeseseseneessneseneen 197

Parte I11. Eticas de la circulacién y el debate publico

La toma de Mileto de Frinico: El descubrimiento del arte

en la sociedad ateniense
FAerico Garcitr de CASITO ..ueveneeuiuieieieieneeeieieeeteeeataesestsesnesssesesesesnenenesesssnenens 219

La reivindicacion del mérito: Una forma de contrarrestar

la desigualdad meritocratica
Jorge Mario Ocampo ZUIAZA«...........eeuueeeniieniienniiinaiiiiiiaeeeeeeaeeeeeeee e eeneennanes 237

Propiedades para la emergencia del ciudadano-victima en el marco

de audiencias pablicas
Daniela LOPex SANCREZ cc.uu..eeunveennniiiinniiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiiieieiiinceiis et eenanes 257

Las disputas por la verdad del conflicto armado: El caso de

la Comisién Histérica del Conflicto y sus Victimas
Jorge Eduardo Suarez GOmez ..........oeeunvivvniiiiiniiiiiiniiiiiiiiiiiiiineiiinieiicenneennnes 277

EdITOTES ¥ QUTOTES ... 295



[Levedad mnémica:
Una ética del olvido en la narracion del sit

https://doi.org/10.17230/9789587209983ch4

Yeny Leydy Osorio Sdanchez

Introduccion

De acuerdo con la filosofia de Paul Ricoeur, es posible afirmar que el
olvido es esencial en la narrativa identitaria, por cuanto su presencia
salva de lo que este mismo hermeneuta ha nombrado como “abusos de
la memoria” vy, por tal razon, salva también de una experiencia identita-
ria constituida por recuerdos artificiosos.? Para comprender el lazo que
une al olvido con la identidad personal hay que tener en cuenta, por
un lado, que en este pensador francés el s/ mismo no es un yo estatico,
sino uno que siendo el mismo es también otro gracias a la temporalidad
(Grondin, 2019; Ricoeur, 2013); por otro lado, se debe atender a su
idea de una memoria que se debe a los hechos objeto de la tarea mné-
mica que genera afectacién tanto con el recuerdo como con el olvido
(Dosse, 2013; Ricoeur, 2010).

A partir de esta base filosdfica, sostenemos que el si mismo lleva
a cabo el proceso de refiguracion de la experiencia bajo la mediacion
de la temporalidad que trae consigo la memoria en su faceta doble,
recordar y olvidar, y que la segunda no es una tarea menor respecto de

! Este texto es una ampliacién de la ponencia presentada en el “VIII Seminario Inter-
nacional de Narrativas: Eticas Contempordneas de la Narracién” (EAFIT, junio de
2023) y es producto de la tesis doctoral “El ser narrativo como ser cognoscente. Na-
turaleza cognitiva de los conceptos ricoeurianos memoria y metafora” (Universidad
Pontificia Bolivariana. Grupo de investigaciéon Epimeleia).

2 Lo que no debe confundirse con el recuerdo atravesado por la ficcion, pues Ricoeur
tuvo claro que en lo que se recuerda puede haber presencia de imaginacién —aunque
su postura ante esto ha sido cuestionada por algunos autores como Eteban Lythgoe
(véase referencia completa al final)—. El recuerdo artificioso hace referencia a la re-
copilacién de datos de forma mecanizada, sin mediacién del afecto, como el recuerdo
de nuestras claves numéricas (documento de identidad, la clave de acceso a correos
electrénicos, la del pasaporte, la de diferentes portales web, etc.).

55



la primera, sino que fundamenta una ética del si. Para argumentar esta
idea se hace uso del concepto levedad mnémica, con el que se define el
efecto que se desprende de la posibilidad de descartar recuerdos para
integrarlos a la narrativa del si en aquello que Ricoeur (2013) entien-
de como una “discordancia concordante” y que da lugar a la trama,
siguiendo la linea aristotélica.

La idea segin la cual el olvido es una dimensién constituyente
de la narracion del si se sostiene a partir de tres argumentos. El pri-
mero estd dado por la misma naturaleza olvidadiza y deformadora del
recuerdo, que obedece a su funcién cognitiva —economia cognitiva—y
a su funcién narrativa —elipsis—. El segundo tiene que ver con la poca
funcionalidad de una memoria ilimitada y que es representada en el
mundo literario borgiano de “Funes el memorioso”. La tercera idea
argumentativa es que el olvido es fundamental para evitar el peso de lo
innecesario y, por tanto, es un elemento ineludible en la construccién
de aquella narracién que expone lo mas intimo: el si mismo. Esto Glti-
mo es lo que le abre el camino al concepto kevedad, y el derecho a gozar
de levedad mnémica es lo que asumimos como una apuesta ética que
va en contra de cierta tirania del recuerdo que se evidencia en el abuso
contemporineo de la narracién como concepto y como metodologia,’
abuso que se sostiene en la idea errénea, a nuestro parecer, de que
la historia personal tiene lugar gracias al encadenamiento de hechos
vividos y recordados, dejando por fuera el olvido como un recurso que
tiene en si mismo valor narrativo e identitario.

El texto se estructura en cuatro partes en las que, en su orden, se
presentan: la conceptualizacion ricoeuriana del si mismo y la memoria,
la levedad mnémica, la ética del olvido y un cierre conclusivo que sin-
tetiza algunas ideas expuestas y abre vias de reflexion para el lector.

El si mismo, el olvido y la levedad

El si mismo que presenta Ricoeur en su obra se distancia de la iden-
tidad construida a manera de sustancia, y de su propuesta se pueden

3 Pensamos en el abuso de la palabra narrativa y en la popularizacién de las metodolo-

gias investigativas narrativas en varios ambitos; de ahi que hablemos de lo conceptual
y lo metodoldgico.



desprender dos conceptos. El primero de ellos es un si mismo munda-
no; el segundo, un si mismo dado por la temporalidad y por el encuen-
tro intersubjetivo. De manera que es una realidad corporal que ocupa
un lugar en el mundo y también una realidad histérica y relacional, a
lo que hay que agregar que son la interlocucion y la narracion las que
trazan el camino que sigue Ricoeur para hablar de un si mismo hecho
de cuerpo, tiempo, historia y alteridad (Ricoeur, 2003, Ricoeur, 2013).

De ahi que, en funcién de la diferenciacién conceptual, sea preciso
decir que hay un contraste entre el yo devenido de la razén cartesiana
y el si mismo que se constituye en medio de la tradicion fenomenolédgica
y hermenéutica en la que Ricoeur se inscribe. Por ello, usamos el con-
cepto e¢go para referirnos a la idea de la identidad personal, producto de
la tradicién racionalista cartesiana, y reservamos el concepto s7 mismo
para hablar del constructo ricoeuriano con el que se explica que, gra-
cias a la mediacién de actos narrativos, cada quien es Gnico.

Al ego cartesiano lo adjetiva Ricoeur como yo sin anclaje, y de él dice:

[...] el “yo” que conduce a la duda y que se hace reflexivo en el
Cogito es tan metafisico e hiperbdlico como la misma duda lo es res-
pecto a todos sus contenidos. {Qué queda por decir de este “yo sin
anclaje”? Que, por su obstinacién incluso en querer dudar, muestra
una voluntad de certeza y verdad —no distinguimos, en este estadio,
entre estas dos expresiones—, que da a la duda misma una especie de
oriente (2013, xviI).

Queda claro en este fragmento que la critica que construye Ri-
coeur abarca no solo la idea del ¢go, sino también la de su funcién cen-
tral: dudar, verbo psicolégico que afecta la relacién del ser humano con
el mundo, ya que instaura una tensién en el plano de la pertenencia.
Esto significa que bajo la premisa de la duda el mundo del que se
hace parte no se concibe desde la certeza, sino que se hace objeto de
escrutinio. Esto revierte interés epistemol6gico porque producir cono-
cimiento nuevo serd una tarea que implique presuponer que hay algo
no sabido, que llegar a conocer es una accién probable que se sustenta
en la falta de certidumbre y que, por tanto, lo que ya estd dado es un
punto de partida, no de llegada. De manera que este planteamiento
cobra sentido al pensar en la funcién desempefnada por Descartes en

57



la ciencia moderna, una funcidn renovadora respecto del predominio
de una ciencia amparada en el pensamiento griego, cuyas ideas se ha-
cen cada vez mas friagiles a medida que ya no se ubican en el centro
del mundo y de la ciencia ni la tierra, ni el hombre (Carvajal, 2007;
Quintana, 2018) y que lleva a que las explicaciones tengan otro tipo de
sustento y otro método. Asi que el ¢go que duda tiene valor en el marco
de la historia y de la filosofia de la ciencia.

Pero para explicar la identidad personal este ¢go se hace problema-
tico. Soy, pero bajo la premisa de dudar del hecho de que soy. Desde
esta perspectiva, el problema del conocimiento en relacion con la iden-
tidad es que no es admisible la duda sobre la propia existencia porque
esta es atestiguada por la duda misma: “Pero inmediatamente después
adverti que mientras yo queria pensar de ese modo que todo era falso
era preciso necesariamente que yo, que lo pensaba, fuese alguna Cosa”
(Descartes, 1967, p. 145).

Dudar es una tarea del orden de lo cognitivo, lo que da cuenta de
nuestro ser, y esa tarea da lugar a una subjetividad que presenta esa
condicién tan metafisica de la que habla Ricoeur en la cita traida atras.
Ahora, la cualidad de hiperbdlica, que aparece también en el fragmento
tomado de la obra de Ricoeur, permite deducir que para este autor del
siglo xx no es valida la condicién superlativa que otorga Descartes a la
razon en los tiempos del origen mismo del racionalismo. Y esto hace
posible ubicar en un marco histérico las rupturas hechas por Descartes
en la epistemologia y en la ciencia en general, asi como la incomodidad
ricoeuriana con el dudar cartesiano y su lugar de fundamento del yo.

El ¢go de la filosofia cartesiana constituye un lugar para el sujeto
que piensa, ejerciendo una fuerza contraria a la centralidad teol6gica
y sobre todo eclesidstica del Medioevo, época de la que dice Garcia
(2004), especificamente al referirse al concepto mismo de filosofia,
que “sigue en esta situacion, designando la palabra filosofia a todo co-
nocimiento, salvo el de Dios. Y fue asi hasta muy entrado el siglo xvii”
(p- 19). En contraste, la sospecha* sobre la duda racionalista que pro-
pone Ricoeur tiene lugar en un momento en el que se admite ya la

*  Ubicamos asi de soslayo a Ricoeur en un lugar semejante al que él le otorgd a Marx,

Freud y Nietzsche.



existencia y la legitimidad de la raz6n humana, pero su centralidad no
es suficiente para el francés contemporaneo como explicacion Gltima
de la identidad personal. Dicho de otro modo, Ricoeur habla en tiem-
pos de la subjetividad instaurada, mientras Descartes lo hizo en tiempo
de una subjetividad recién inaugurada.

Quintana (2018) revisa este problema focalizando la transicién
que lleva de un ego distante del mundo y de la temporalidad en Descar-
tes a un ser que estd en el mundo y que se anuda al tiempo por medio
de la tradicion, a partir de las ideas heideggerianas y gadamerianas, res-
pectivamente. Afirma que el cartesianismo exalta la certeza absoluta y
el problema de la conciencia y deja de lado el problema de la vivencia
misma, con lo cual se aleja del mundo y de la facticidad, entendida
esta tltima como “el estar propio del Dasein humano y que, en cuanto
que propio, no puede ser vivido por nadie mas” (p. 111). Y el acceso
a esta vivencia no podra darse por la razé6n que duda con la esperanza
de alcanzar un conocimiento verdadero, sino por la hermenéutica que
“tiene como finalidad comunicar a la existencia su propia condicién de
arrojo, finitud y necesidad de asumirse en su propiedad” (Quintana,
2018, p. 112).

Descartes, dice Quintana, es objeto de critica por parte de Heide-
gger porque para este Gltimo el ser #o puede no estar en el mundo, sino
que el estar-ahi es la condicién de base de la existencia; el lugar de la
raz6n, que es una tarea psiquica, sustancial y absoluta, resulta contra-
rio a la necesidad de mundo que sustenta la ontologia de Heidegger.
Ricoeur sigue esta linea de sentido, puesto que para el filésofo aleman
el ser no solo esta, sino que estd-ahi, y esto se traduce en una fenome-
nologia de la facticidad que se asemeja en el pensamiento ricoeuriano
al llamado a la filosofia de la accién, no porque mundo y accidn sean lo
mismo, sino porque con la filosofia de la accion Ricoeur (2013) atien-
de a la realidad de las personas que hacen cosas mientras habitan el
mundo v lo hacen en compania de otros. El ser hace, habla, se imputa
acciones y construye relatos ez el mundo. Y esto significa que, para
Ricoeur, la identidad personal ha de comprenderse como un proceso
de constitucién del si del que hacen parte el cuerpo, el contexto y los
otros. Por ello su pregunta no es por una conciencia del yo, sino por un
agente (Ricoeur, 2010, 2013).

59



Ademis, Heidegger reconoce la centralidad del trabajo hermenéu-
tico como también lo hace Ricoeur. Se desprende de esto que la huella
heideggeriana es visible en la filosofia ricoeuriana en lo que respecta a
la idea del si mismo en dos asuntos: la exigencia de la mundanidad y el
reconocimiento de la interpretacién. De acuerdo con el pensamiento
de Heidegger, el problema del ego cartesiano radica en que “el sujeto
(ego cogito) debe abandonar la esfera pura e indubitable a la que lo ha
consagrado la duda, para aprehender el mundo externo (res extensa)”
(Quintana, 2018, p. 116), y de acuerdo con las ideas ricoeurianas, la
persona no solo es conciencia privada, sino también “entidad puablica”
(Ricoeur, 2013, p. 10) y “el ego de la enunciacion aparece en e/ mundo”
(Ricoeur, 2013, p. 32).

Ahora, desde la mirada contrastiva entre Descartes y Gadamer, la
critica al yo moderno tiene que ver con la renuncia a la tradicién que
trae consigo la idea de una existencia sustancial:

La subjetividad cartesiana es ciega ante el hecho de que no pue-
de ser nunca algo mas alld de una tradicion histérica determinada,
que estd necesariamente vinculada con el pasado y que su indubi-
tabilidad atemporal no es mds que el exabrupto de una racionalidad

que pretende afirmarse en negacién de su propio pasado (Quintana,
2018, p. 124).

Cuando Descartes pasa por alto la tradicion, ubica al ser humano
en un movimiento que va hacia adelante —tal vez en coherencia con
la perspectiva progresista de la Modernidad— sin raices mundanas ni
retrospectiva. No obstante, hay que tener presente al hacer esta ase-
veracién que, aunque Descartes no tuvo como interés principal histo-
rizar al ser humano, tampoco lo desarraig6 del todo de su contexto y su
tiempo, pues debemos recordar que una de sus maximas morales tiene
que ver con la obediencia de las costumbres y las leyes del pais de
origen (Descartes, 1967). Pero la diferencia entre la tradicién gadame-
riana y las costumbres a las que hace referencia Descartes es que para
Gadamer la primera es un prerrequisito cognoscitivo y hermenéutico,
mientras que Descartes no traza con las costumbres un horizonte para
conocer y comprender el mundo (Gadamer, 1999).

Ricoeur hace el mismo Illamado a la interpretacién enlazada con
la tradicién, y lo hace por dos vias; una es el reconocimiento del ser

60



histérico, que aparece en obras como Tiempo y narracion, y otra es la
centralidad que le otorga a la narracién, presente en esta misma obra y
en 87 mismo como otro.> En la primera via, vincula al ser humano con el
tiempo y en la segunda se ocupa de la estructuracion de la identidad
personal en el relato; en la primera el ser se debe a lo que le acontece
en el trasegar de los dias; en la segunda, a la capacidad de contar y de
semantizar eso que le ha acontecido. Esto permite decir que Ricoeur
es un critico del ¢go porque asume que a este le falta el ancla del mun-
do, de la historia, de la intersubjetividad del discurso y del relato.

Miremos ahora algunas construcciones ricoeurianas sobre la me-
moria y el olvido para presentar luego la idea de la ética sostenida por
la levedad.

Es preciso tener presente que Ricoeur desarrolla un concepto de
identidad que implica una dimension idemn y una dimension zpse (Ri-
coeur, 2013), y mientras la primera habla de la condicién de perma-
nencia, la segunda da cuenta de la historicidad y el cambio. Asi que
del uso que hace Ricoeur del latinismo 7pse se desprende un si mismo
resistente a la fijacion. Ahora, esta ipseidad —que parece ritmica en ese
canto a la vida profunda que lanza Barba Jacob— nos conduce tanto al
recuerdo como a su contrario. Porque para el desarrollo de la identidad
se necesita la depuracion de contenidos; en otras palabras, el si no es
producto de zodo aquello que pasa por los sentidos o de zodo aquello
que, una vez pasado por los sentidos, deja huella. La identidad perso-
nal y su narracién exigen el borramiento de marcas.

Y es que laidentidad en tanto narrativa es también cognitiva y esto
trae de suyo la exigencia de economia en el procesamiento de datos
provenientes del mundo. De tal forma que no todo lo que es vivido
constituye identidad e incluso los acontecimientos que si son constitu-
yentes del si son susceptibles de perder ese estatuto. Es por esto que
asumimos que olvidar es un proceso identitario.

El si repleto de recuerdos estaria abrumado porque le faltaria el
limite. {C6mo tendria lugar la singularidad de una persona llena de
todo? {Cudles serian los criterios de selectividad de informaciéon de

> Y que atravesard gran parte de su obra, especialmente lo relacionado con el desarrollo

del problema de la interpretacién (Dosse, 2013; Grondin, 2019).

61



un sistema identitario sin filtro? Y tal vez lo mds importante, {qué tan
funcional seria un si mismo con experiencias fusionadas indiscrimina-
damente para lograr la propia supervivencia y el intercambio social en
el que se sostiene en la diferencia?

Somos el resultado del tiempo en tanto especie, en tanto indivi-
duos de esa especie y en tanto sujetos. Como especie no necesitamos
toda la historia evolutiva inscrita en la memoria —por el contrario, pres-
cindimos de ella en su condicién de recuerdo, aunque permanezca en
nosotros a manera de huella genética—; tampoco como individuos de
la especie requerimos la inscripcion de cada detalle mnémico de los
estadios de desarrollo ontogenético. Asi mismo, resulta poco practico
en el plano intimo de la experiencia vivida (fenomenolégica) e inter-
pretada (hermenéutica) sobrellevar a manera de impronta cada uno de
los acontecimientos que hacen de nosotros un ser singular.

El genoma humano cuenta no con la evolucién entera, sino con el
resultado de un desarrollo acumulado; la vida mental también tiene
como testigos de su amplia funcionalidad los resultados del desarrollo,
no los detalles minuciosos del proceso; y la identidad, bajo esta misma
légica y emparentada con la memoria, da cuenta de productos del pro-
ceso mnémico, no de cada uno de los acontecimientos implicados en
él. Y por proceso mnémico se debe entender esa busqueda de la que
habla Ricoeur (2010), que encierra mayor riqueza que el hallazgo for-
tuito de datos. Recordar es una tarea de un agente, de un sujeto capaz.

Hay entonces un limite, un /asta aqui, que se impone desde nues-
tras capacidades cognitivas. Hay un tamiz experiencial que pone en el
centro al ser interpretante que acoge unas experiencias para siempre,
otras de forma temporal y desecha otras porque carecen de valor para
la construccion del sentido del si mismo. Entonces, la identidad esta
hecha de recuerdos tanto como de olvidos porque depurar es una ne-
cesidad natural.

Pero en esta tarea el olvido no siempre estd acompanado de volun-
tad; el trauma —tan importante en diagndsticos como el Trastorno de
Estrés Postraumdtico—° es un ejemplo claro del lado no volitivo de la

® Que inicia su existencia como categoria diagnéstica bajo la denominacion poética de

“neurosis de guerra”.

62



moneda que gira para mostrar a veces la cara del recuerdo y a veces la
del olvido. Y una ganancia derivada del olvido, voluntario o no, es que
aligera la carga existencial en la medida en que la identidad ya no estd
hecha de todo y nos otorga el derecho a excluir recuerdos. Esta es la
levedad mnémica.

El olvido es imprescindible, incluso para la supervivencia, pues
la selectividad de informacion libera capacidad mnémica. Freud supo
sobre cosas que el ser humano necesitaba albergar en otro espacio di-
ferente al de la conciencia y reconoci6 el valor de procesos como la re-
presion; en psicologia cognitiva se sabe que la memoria tiene limites y
en la vertiente clinica y psicosocial de esta disciplina se tiene claro que
olvidar es también una estrategia de afrontamiento fiable en términos
de construccién de bienestar (Osorio, 2023).

Asi que lo que llamamos levedad mnémica, en términos de iden-
tidad narrativa, guarda relacion con nuestra condicién de agentes her-
menéuticos, puesto que cada seleccién de informacién, en el plano de
la conciencia o por fuera de ella, implica interpretacién y seleccién de
hechos en funcién del valor seméntico que adquieren en la experiencia
personal. L.a memoria leve es condicion de lo que ha llamado Ricoeur
(2010) memoria feliz porque el recuerdo que se alcanza tras la reme-
moracion cumple una funcién tan importante en la construccién de
identidad como aquel otro que no es recuperado.

La levedad mnémica hace parte del relato identitario, constituye
elipsis: Sé que aprendi a leer, pero no recuerdo cudndo ni como; no sé
c6mo aprendi a hablar, pero puedo contar mi historia; nunca he querido
recordar la fecha de partida de mis muertos. Es asi como la memoria y
el relato despojan al ser humano de cargas prescindibles.

[La elision y la naturaleza olvidadiza del humano

Con lo dicho hasta aqui queda claro que es por naturaleza, no por elec-
cién, que estamos unidos al olvido; no gozamos de una libertad com-
pletamente consciente cuando un dato de una experiencia, un cdmulo
de datos de esa experiencia o la experiencia completa se va de nuestro
registro mnémico. Asi que antes del olvido como hecho concreto estd
nuestra condicidon de seres olvidadizos. Se trata de una condicién en

63



negativo: nos corresponde 7o recordarlo todo y ello implica pensar en
una ontologia de la borradura. Y esta ontologia se sostiene, de alguna
manera, en ese hombre falible del que se ocupa la hermenéutica ri-
coeuriana, pues la lectura de la falibilidad tiene que ver con hechos
morales, y esto queda claro en la primera forma en la que la define
Ricoeur: “{Qué se quiere decir cuando se denomina al hombre fali-
ble? Esencialmente lo siguiente: que la posibilidad del mal moral estd
inscrita en la constitucion del hombre” (2004, p. 151). Y la falibilidad
también tiene que ver, y en un sentido mds amplio, con la imperfec-
cién, como se aprecia en la descripcion segin la cual “el concepto de
falibilidad encierra la posibilidad del mal en un sentido mds positi-
vo todavia: la ‘desproporciéon’ del hombre es poder de fallar” (Ricoeur,
2004, p. 163). Si agregamos a esto que el ser humano descrito desde
la filosofia de este hermeneuta galo es sensitivo y mundano, tenemos
entonces que el hombre falible estd hecho de cuerpo, mundo, sentido
y yerro. Ahora, si se quiere pensar el olvido como un yerro mnémico,
en el afin que impone la vanagloria de la “buena memoria”, entonces
habrd que decir que en la tarea de recordar erramos cada vez que no
alcanzamos a recuperar aquello que desde nuestra condicién de suje-
tos cognoscentes nos hemos tomado el trabajo de percibir, codificar y
almacenar; pero tengamos presente estas dos expresiones de Ricoeur
“poder de fallar” (Ricoeur, 2004) y “olvido feliz” (Ricoeur, 2013); am-
bas nos permiten pensar que la incapacidad de recordar es también
una potestad que conduce a un estado de bienestar, relacionado tanto
con la potestad sobre si mismo como con la construccién de un estado
afectivo positivo.

Con el olvido nos asentamos ademads en el terreno del cogizo he-
rido, ese que indica que el yo no existe por la mera conciencia de su
existencia, sino que necesita de la experiencia corporal, intersubje-
tiva, imperfecta e inacabada (Ricoeur, 2013). Ahora, {cémo articular
el cogito herido y el hombre falible con el gran tema de la memoria
0, mas precisamente, con el subtema del olvido? En la hermenéuti-
ca del si podemos encontrar una respuesta, dado que la memoria es
un proceso identitario y, consecuentemente, lo es también el olvido,
y los procesos identitarios son interpretativos. A su vez, interpretar
exige seleccidn, categorizacion y semantizaciéon de aquello que se ha

64



vivido; de tal suerte que pasamos de hechos sensoriales y perceptibles
a acontecimientos con significado. El olvido, en consecuencia, es pro-
ducto de una depuracién de experiencias y sentidos. No obstante, es
necesario responder otra pregunta, ¢qué le dice la hermenéutica del
si, que estd atravesada por el olvido, a la narracién del si? Formulamos
la siguiente respuesta: le dice que la trama con la que se atestigua la
propia existencia pasa por aquello que se elide; dicho de otra manera,
la identidad narrativa necesita decir, para decir necesita recordar, pero
también necesita elidir lo que no merece evocacién. Algunos pondrin
eso que se elide en el plano de lo inconsciente, otorgandole la cualidad
de implicito o latente, mientras otros lo pondran en el plano de lo no
acontecido, calificindolo como no existente en tanto no pasa por el
recuerdo de alguien; y podemos asociar la primera postura con la her-
menéutica de la sospecha y la segunda, con la perspectiva empirista.
Pero sea cual sea el lugar conferido al olvido, lo que aqui nos importa
es que la narracion del si mismo necesita la elisién que trae consigo el
olvido por dos razones, economia cognitiva y selectividad semantizado-
ra, lo que, en suma, da lugar a un ser humano que define su identidad
en gran medida por lo que es capaz, y solo lo que es capaz, de retener
y recuperar a manera de recuerdo y también por aquello que gracias a
su funcién semdntica ocupa el lugar de un recuerdo o el de un olvido.
Se tiene la dimensién mnémica del ser humano anclada, en lo que con-
cierne a la competencia cognitiva bdsica para recordar, y libre, en lo que
respecta a la hermenéutica del olvido y de la remembranza. Esa con-
dicién es constitutiva de una ética porque presenta a un ser humano
libre y activo hasta en el acto de borrar partes de su propia experiencia.

Funes y la ética de la levedad mnémica

Borges, para nada ricoeuriano de forma intencionada, expuso el tor-
mento de una memoria desbordada y despojada de sentido. En “Funes
el memorioso” hay dos formas en las que aparece el recuerdo. La pri-
mera corresponde al narrador, quien lo presenta amarrado a la duda a
través de verbos como ¢reo, palabra que se adiciona a una declaracion
para expresar la inexactitud del dato referido: “Recuerdo (creo) sus
manos afiladas de trenzador” (Borges, 1999, p. 91). Y a este tipo de

65



expresiones podemos sumar, incluso, el valor otorgado al mismo verbo
recordar: “Lo recuerdo (yo no tengo derecho a pronunciar ese verbo
sagrado, solo un hombre en la tierra tuvo derecho y ese hombre ha
muerto)” (Borges, 1999, p. 91). La segunda forma de aparicion del
recuerdo es la de Ireneo Funes, y esta se da sin la dubitacion y sin la
pregunta por el merecimiento que si aparecen en el narrador; Funes
sabe, simplemente sabe, que él tiene “las memorias mds antiguas y
mds triviales” (Borges, 1999, p. 96). Dos memorias, dos formas de re-
cordar y dos posiciones, y cuando el relato nos lleva al cruce entre la
voz del narrador y la de Funes se entra “al mds dificil punto del relato”
(Borges, 1999, p. 95).

Ademads, el narrador y Funes son descritos de forma diferente, a
razon de que también sus funciones en el cuento seran distintas. El na-
rrador entrega al lector datos generales sobre él; sabemos, por ejemplo,
que tiene la que él califica como “deplorable condicién de argentino”
(Borges, 1999, p. 91) e intuy6 que Funes podria haberle atribuido las
caracteristicas de “Literato, cajetilla, porteno” (Borges, 1999, p. 91).
Nos deja saber también que verane6 en Fray Bentos, que es distraido
y que tiene un primo, Bernardo Haedo; este primo es el primer portén
que se cruza para llegar a la presencia de Funes. Esta presentacion
limitada que de si mismo hace el narrador conduce la mirada hacia un
punto, Funes, de quien se sabe que tenia “una cara taciturna y aindia-
da y singularmente remota [...] manos afiladas de trenzador [...] voz
pausada, resentida y nasal [y] aguda y burlona; [que era] hijo de una
planchadora” (Borges, 1999, pp. 91-92). Sabemos también que tenia
una relacion intima y de lectura intuitiva con el tiempo: “¢Qué horas
son, Ireneo? Sin consultar el cielo, sin detenerse, el otro respondi6:
‘Faltan cuatro minutos para las ocho, joven Bernardo Juan Francisco™
(Borges, 1999, p. 92).

Cuando el narrador siente inmerecido para si el uso del verbo re-
cordar, y en contraste dignifica su uso en relacidon con Funes, estd am-
parado en el modelo de la buena memoria —mas no en el modelo del
abuso de la memoria; en ese modelo quien se instaura es Funes— desde
el cual se piensa que la recuperacion de datos debe ser cuantitativa-
mente alta y cualitativamente rica y que la presencia entorpecida de la
cantidad y la cualidad indican defecto, falla o falta.

66



No obstante, desde nuestro punto de vista el narrador tiene la mis
humana de las memorias, por tanto la mas imperfecta y, al mismo tiem-
po, la mds eficaz. [La suya es una memoria que supera el almacenaje y
alcanza la reflexividad. El mismo verbo ¢7eo, que ya hemos menciona-
do, da cuenta de un si que piensa sobre s« recuerdo, y esto significa
que su trabajo de rememoracién no culmina con la recuperaciéon del
dato, sino que en cuanto el dato llega el trabajo mnémico se abre a la
pregunta por asuntos como la veracidad, la credibilidad o la exactitud
del mismo narrador como contador de una historia; él se sabe falible:
“Yo sé que sacrifico la eficacia de mi relato” (Borges, 1999, p. 95), dice.
De esta manera hay un recuerdo que se hace objeto de pensamiento y
que activa una tarea metacognitiva que se evidencia en el pensar, no
solo sobre el recuerdo sino también sobre la posibilidad de la falla de
quien recuerda.

A Funes se le expone en el cuento de Borges como el sufriente
de un exceso; y aqui cobra peso la forma en la que el mismo autor ar-
gentino hace la presentacion de Funes el memorioso, como “una larga
metdfora del insomnio” (Borges, 1999, p. 89), expresion que se hace
viva en las palabras del protagonista: “Mis suefios son como la vigilia
de ustedes” (Borges, 1999, p. 96). Esta expresion, que se abre a nues-
tra interpretacion segin nos ha ensefiado la hermenéutica, permite
deducir que, desde la mirada borgiana de la memoria, el olvido es una
suerte de suefio, entendiéndolo como receso, lo que guarda coherencia
con la funcién cognitiva del dormir, una relacién entre la configuracion,
la consolidacién y la eliminacién de informacién. A eso podemos afiadir
que, desde Ricoeur (2001), la metafora tiene una fuerza semdntica
que la lleva a ser mds que ornamento; por esto, siguiendo el mecanis-
mo bdsico de traslacién, donde deberia estar la palabra insomnio esta
la palabra memoria —abusada, para mayor precision—; asi que Funes el
memorioso es una presentacion metaféorica del agotamiento por una
vigilia perpetua.

Las preocupaciones de Funes por el recordar no tienen que ver,
como pasa con el narrador, con la pregunta por el si (del que se habld
antes) que recuerda, sino con cierta resignaciéon ante la incapacidad
para aquietar la tarea de recordar. Esto trae la paradoja de la imperfec-
ta memoria perfecta. (Es Funes a la luz de lo que dijimos en el primer

67



apartado, menos falible por no tener fallos de memoria? Respondemos:
la imposibilidad del fallo mnémico le hace el mas falible de los falibles
porque la memoria feliz requiere el olvido feliz (Ricoeur, 2010), re-
quiere de la borradura.

Hay ademds en Funes una falta de distanciaciéon, es decir, una
proximidad infructifera entre la percepcién y la memoria, lo que, des-
de una mirada cognitiva, lleva a pensar que no tiene tiempo Funes para
saborear el paso de lo percibido a lo almacenado y luego recuperado. Se
ha dicho, por ejemplo, que en este cuento “los conceptos de memoria
y percepcién se confunden en una especie de neblina en la que quedan
superpuestos” (Huget, 2007, p. 15). Y esta fusion entre percepcion y
memoria trae consigo una riqueza de detalles que tacha el disfrute: “El
presente era casi intolerable de tan rico y tan nitido” (Borges, 1999,
p. 96). La memoria de Funes es carnal, no solo representacional, pues
“discernia continuamente los tranquilos avances de la corrupcion, de
las caries, de la fatiga. Notaba los progresos de la muerte, de la hume-
dad” (Borges, 1999, p. 96).

Sumemos a lo que hemos dicho la reflexion sobre la alteridad, tan
importante también en la hermenéutica del si. La accidon de recordar
del narrador estd mediada por la presencia de otros. Dijimos atrds, por
ejemplo, que su primo es quien da lugar al primer encuentro con Fu-
nes; pero no solo eso, sino que también él presenta de forma referida la
identidad de Funes, respondiendo la pregunta quién es, pregunta cen-
tral cuando de identidad personal se trata: “Me dijo que el muchacho
del callejon era un tal Ireneo Funes, mentado por algunas rarezas como
la de no darse con nadie y la de saber siempre la hora como un reloj”
(Borges, 1999, p. 93). El narrador habla también con la madre de Fu-
nes, una testigo mas: “Me dijo que Ireneo estaba en la pieza del fondo
y que no me extrafara encontrarla a oscuras, porque Ireneo sabia pa-
sarse las horas muertas sin encender la vela” (Borges, 1999, pp. 95-96).

Funes, en cambio, no crea memorias gracias a la colectividad; por
el contrario, su incansable memoria lo encierra en su propio recordar:
“Era solitario y lacido espectador de un mundo multiforme, instanta-
neo y casi intolerablemente preciso” (Borges, 1999, p. 98). Con esto
se tienen dos pérdidas que trae el falso prodigio de la memoria que
no olvida: la reflexividad y la alteridad, y son ambas condiciones de la

68



identidad narrativa. Entre estas pérdidas hay que contar también la de
la autonomia, que no solo sirve a la toma de decisiones y eleccién de
acciones, sino también a la libertad del recordar o del olvidar. Funes vio
menguada su libertad.

Funes, hombre de memoria esclava, perdi6 con sus fallos del olvi-
do —no del recuerdo— garantes éticos como la eleccion, la reflexion y
el vinculo.

Conclusiones

La idea de una levedad mnémica como una propuesta ética, ejempli-
ficada en “Funes el memorioso”, hace pensar en la reflexién a la que
hacen referencia Domingo y Domingo (2013) al ocuparse de la ética
ricoeuriana,” segin la cual “nos planteamos cuestiones relativas a la
salud, el sufrimiento, la felicidad, es decir, al vivir bien” (p. 141). Este
vivir bien exige, a la luz de nuestra idea de levedad, la asuncién del
olvido como una préctica de cuidado de si, en la medida en que, como
vimos, la memoria no es ilimitada y el olvido mantiene claro el borde
cognitivo de la memoria. A causa del azar, Funes es un ser desbordado
por ser impelido al recuerdo absoluto. No hay en Funes ni memoria
feliz, esa que halla el recuerdo que busca y necesita, ni olvido feliz,
ese que borra la experiencia que no se requiere como huella duradera.

De igual forma, lo que hemos planteado nos conduce a pensar en
la propuesta ricoeuriana llamada “la pequena ética”, en la que el buen
vivir se instaura en la relacion tripartita de vivir con otros, para otros
y en instituciones justas (Ricoeur, 2013). Pero {c6mo entender la fun-
cion ética del olvido en cada una de las tres dimensiones? Asumimos
que el vivir con los otros ha traido el imperativo del recuerdo porque se
ha pensado como virtud el recordar y casi como vileza el olvidar. En el
mismo cuento de Borges la experiencia dolorosa del recuerdo perpetuo
y completo es presentada por Funes, pero no por los otros personajes,
quienes comprenden como prodigio lo que es en realidad una angustia.
El narrador, por su parte, si entra a la sensibilidad sufriente de Funes

7 Los otros dos tdpicos a los que se refieren los autores espafioles son el prudencial y el
deontolégico.

69



y la comprende, pero cuando el personaje le presenta su propio relato;
asi la memoria, abusada, agotada, se hace identitaria porque al hablar
de su imposible olvido Funes habla de la experiencia de su propio ser.
De modo que ese vivir con los otros se ve afectado porque hay un abis-
mo entre la comprension ajena de la experiencia mnémica de Funes y
la que €l tiene de su propia memoria. Y es que el vivir con otros implica
que nuestra existencia sea leida no solo a partir de aquello que alberga-
mos como recuerdo, sino también de lo que necesitamos como olvido.

Respecto del vivir para otros, hay que decir que olvidar hace parte
de una selectividad de las experiencias compartidas; por este motivo,
vivir para otros no es sujetarse a la exigencia social de la memoria que
no borra; por el contrario, vivir para otros trae de suyo ubicarse en el
encuentro intersubjetivo desde una posicion de libertad, y esa liber-
tad, como ya lo hemos sefialado atrds, tiene que ver con la potestad
para borrar acontecimientos.

Ahora, en relacion con la dimensién institucional, podemos afirmar
que la sociedad entera funge de institucion en lo que respecta a la me-
moria, por esa demanda implicita del recordar y la desestimacion del
olvidar. Pues bien, a la sociedad le corresponde ser justa otorgando un
lugar con valor ontolégico e identitario al olvido, en lugar de enaltecer
una experiencia sufriente de la memoria en la que nada se va, nada se
pierde. L pérdida de recuerdos por los limites cognitivos que hemos
nombrado y por el peso semdntico que alberga el acto del olvido es
también un acto de justicia, ya que se le reconoce al ser humano lo que
le corresponde sin exigirle mds de lo que esté a su alcance entregar
como ser hermenéutico y cognitivo.

Cerremos esta reflexion con la siguiente conclusion: hay olvidos
que nos hacen leves porque nos protegen de cargar con recuerdos in-
fecundos y acunémosla, ahora, con una cita de Todorov y pongamos el
punto final:

[...] la memoria no se opone en absoluto al olvido. Los dos térmi-
nos para contrastar son la supresion (el olvido) vy la conservacion; la
memoria es, en todo momento y necesariamente, una interaccion
entre ambos. El restablecimiento integral del pasado es algo por su-
puesto imposible (pero que Borges imagind en su historia de Funes
el memorioso), por otra parte, es espantoso; la memoria, como tal, es
forzosamente una seleccién (2013, p. 18).

70



Referencias
Borges, J. L. (1999). Funes el memorioso. Ficciones (pp. 91-99). Espasa
Calpe.

Carvajal, J. (2007). E/ desarrollo del pensamiento moderno: la filosofia de la
naturaleza de Descartes. Universidad Pontificia Bolivariana.

Descartes, R. (1967). Obras escogidas (pp. 184-197). Suramericana.

Domingo, T. y Domingo, A. (2013). La ética hermenéutica de Paul Ricoeur.
Hermes, Sociedad para el estudio multidisciplinar de la racionalidad y
la ética hermenéutica.

Dosse, E (2013). Paul Ricoeur. Los sentidos de una vida (1913-2005). Fon-
do de Cultura Econémica.

Gadamer, H. G. (1999). Verdad y método I, 8.* ed. Sigueme.
Garcia, M. (2004). Lecciones preliminares de filosofia. L.osada.
Grondin, J. (2019). Paul Ricoeur. Herder.

Huget, M. (2007). LLa memoria rizomatica de “Funes el memorioso”.
Lingiiistica y Literatura, 57, 13-21.

Lythgoe, E. (2011). El papel de la imaginacion en La memoria, la histo-
ria, el olvido, de Paul Ricoeur. Didnoia, 1.IX(73), 73-88. https://goo.su/
afvX9Hf

Osorio, Y. (2023). Hace falta el olvido. LLevedad mnémica y salud men-
tal. Poiésis, 45, 105-110. heeps://doi.org/10.21501/16920945.4537

Quintana, J. L. (2018). Ser-en-e/-mundo y tradicién: la subjetividad car-
tesiana en perspectiva. Cuestiones de Filosofia, 4(23), 101-128. hteps://
£00.su/OPSfJA

Ricoeur, P. (2001). La metdfora viva. Siglo XXI.

71



Ricoeur, P. (2003). Tiempo y narracion I11. Trotta.

Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad. Trotta.

Ricoeur, P. (2010). La memoria, la historia y el olvido, 2. ed. Trotta.
Ricoeur, P. (2013). 87 mismo como orro. Siglo XXI.

Todorov, T. (2013). Los abusos de la memoria. Paidés.

72





