


Éticas contemporáneas de la narración

Juan Pablo Pino Posada
Jonathan Echeverri Álvarez 
Carlos Mario Correa Soto

–Editores académicos–



Éticas contemporáneas de la narración 

Primera edición: noviembre de 2025

© Juan Pablo Pino Posada, Jonathan Echeverri Álvarez, 
	 Carlos Mario Correa Soto –Editores académicos–
©	Editorial EAFIT
	 Carrera 49 No. 7 sur – 50. Medellín, Antioquia
	 http://www.eafit.edu.co/editorial
	 Correo electrónico: obraseditorial@eafit.edu.co

ISBN: 978-958-720-998-3
ISBN: 978-958-720-999-0 (versión epub)
ISBN: 978-628-7862-00-5 (versión pdf)  
DOI: https://doi.org/10.17230/9789587209983lr0

Edición: Marcel René Gutiérrez
Corrección de textos: Rafael Díez
Diagramación: Ricardo Mira
Imagen carátula: Freepik
Diseño carátula: Margarita Rosa Ochoa Gaviria

Universidad EAFIT | Vigilada Mineducación. Reconocimiento como Universidad: Decreto 
Número 759, del 6 de mayo de 1971, de la Presidencia de la República de Colombia. Re
conocimiento personería jurídica: Número 75, del 28 de junio de 1960, expedida por la 
Gobernación de Antioquia. Acreditada institucionalmente por el Ministerio de Educación 
Nacional hasta el 2026, mediante Resolución 2158 emitida el 13 de febrero de 2018.

Prohibida la reproducción total o parcial, por cualquier medio o con cualquier propósito, 
sin la autorización escrita de la editorial

Editado en Medellín, Colombia

Éticas contemporáneas de la narración / editores, Juan Pablo Pino Posada, Jonathan Echeverri Álvarez, 
Carlos Mario Correa Soto – Medellín : Editorial EAFIT, 2025. 

	 306 p. ; il. ; 24 cm.  - (Académica).
   
	 ISBN: 978-958-720-998-3 
	 ISBN: 978-958-720-999-0 (versión epub) 
	 ISBN: 978-628-7862-00-5 (versión pdf) 

1. Ética – Siglo XXI. 2. Literatura – Historia y crítica – Siglo XXI. 3. Literatura – Aspectos morales 
y éticos – Siglo XXI. 4. Literatura – Aspectos sociales – Siglo XXI. 5. Traducción e interpretación – 
Aspectos morales y éticos – Siglo XXI. 6. Inteligencia artificial – Aspectos morales y éticos – Siglo 
XXI. 7. Conflicto armado – Colombia – Aspectos morales y éticos Siglo XXI. I. Pino Posada, Juan 
Pablo, edit. II. Echeverri Álvarez, Jonathan, edit. III. Correa Soto, Carlos Mario, edit. IV. Tít. V. Serie.

801.3 cd 23 ed. 
E848
       
	 Universidad EAFIT - Centro Cultural Biblioteca Luis Echavarría Villegas



Contenido

Presentación
Carlos Mario Correa Soto, Jonathan Echeverri Álvarez, 
Inke Gunia, Juan Pablo Pino Posada............................................................................ 7

Parte I. Éticas de la recepción y la memoria

Reflexiones sobre la ética de la narración: Observando lo inefable 
del mal en La mala senda, de Salvador Jacobo
Inke Gunia........................................................................................................ 15 

Reescribir a Penélope: Una crítica a la Odisea de Homero
Valentina Jaramillo Appleby, Matilda Lara Viana, 
Juan José Mesa Zuluaga, María Antonia Blandón Granados ............................................. 35 

Levedad mnémica: Una ética del olvido en la narración del sí
Yeny Leydy Osorio Sánchez......................................................................................55

La memoria: Cuestión y artilugio de la narración literaria
Pedro Antonio Agudelo Rendón .................................................................................73

Narración factual y narración ficcional 
en la construcción de la memoria colectiva
María Camila Zamudio-Mir................................................................................... 93

Recepción ética de obras literarias: Una metodología de conversación 
para la imaginación narrativa 
Juan Pablo Pino Posada, Karla Ospina Bonilla, 
Matilda Lara Viana, Luisa Fernanda Montoya....................................................................115



Parte II. Éticas de la creación y la digitalización

Rizoma y complejidad para la ética en Inteligencia Artificial
Carlos Salazar Martínez..................................................................................... 141

La labor de la traductora: Conceptos para una ética de la traducción 
literaria asistida por computadores
Jorge Uribe, Sara Zuluaga Correa, María José Galeano Agudelo....................................... 159

Cuerpos disonantes, subjetividad fugaz y pérdida de empatía 
ante la irrupción de narrativas configuradas por las inteligencias 
artificiales múltiples
Óscar Armando Suárez Ramírez............................................................................ 181

Ecología moral en la infoesfera
Jonathan Echeverri Álvarez.................................................................................. 197

Parte III. Éticas de la circulación y el debate público

La toma de Mileto de Frínico: El descubrimiento del arte 
en la sociedad ateniense
Federico García de Castro..................................................................................... 219

La reivindicación del mérito: Una forma de contrarrestar 
la desigualdad meritocrática
Jorge Mario Ocampo Zuluaga................................................................................ 237

Propiedades para la emergencia del ciudadano-víctima en el marco 
de audiencias públicas
Daniela López Sánchez........................................................................................ 257

Las disputas por la verdad del conflicto armado: El caso de 
la Comisión Histórica del Conflicto y sus Víctimas
Jorge Eduardo Suárez Gómez............................................................................... 277

Editores y autores................................................................................ 295



55

Levedad mnémica: 
Una ética del olvido en la narración del sí1

Yeny Leydy Osorio Sánchez 

Introducción

De acuerdo con la filosofía de Paul Ricoeur, es posible afirmar que el 
olvido es esencial en la narrativa identitaria, por cuanto su presencia 
salva de lo que este mismo hermeneuta ha nombrado como “abusos de 
la memoria” y, por tal razón, salva también de una experiencia identita-
ria constituida por recuerdos artificiosos.2 Para comprender el lazo que 
une al olvido con la identidad personal hay que tener en cuenta, por 
un lado, que en este pensador francés el sí mismo no es un yo estático, 
sino uno que siendo el mismo es también otro gracias a la temporalidad 
(Grondin, 2019; Ricoeur, 2013); por otro lado, se debe atender a su 
idea de una memoria que se debe a los hechos objeto de la tarea mné-
mica que genera afectación tanto con el recuerdo como con el olvido 
(Dosse, 2013; Ricoeur, 2010). 

A partir de esta base filosófica, sostenemos que el sí mismo lleva 
a cabo el proceso de refiguración de la experiencia bajo la mediación 
de la temporalidad que trae consigo la memoria en su faceta doble, 
recordar y olvidar, y que la segunda no es una tarea menor respecto de 

1	 Este texto es una ampliación de la ponencia presentada en el “VIII Seminario Inter-
nacional de Narrativas: Éticas Contemporáneas de la Narración” (EAFIT, junio de 
2023) y es producto de la tesis doctoral “El ser narrativo como ser cognoscente. Na-
turaleza cognitiva de los conceptos ricoeurianos memoria y metáfora” (Universidad 
Pontificia Bolivariana. Grupo de investigación Epimeleia).

2	 Lo que no debe confundirse con el recuerdo atravesado por la ficción, pues Ricoeur 
tuvo claro que en lo que se recuerda puede haber presencia de imaginación –aunque 
su postura ante esto ha sido cuestionada por algunos autores como Eteban Lythgoe 
(véase referencia completa al final)–. El recuerdo artificioso hace referencia a la re-
copilación de datos de forma mecanizada, sin mediación del afecto, como el recuerdo 
de nuestras claves numéricas (documento de identidad, la clave de acceso a correos 
electrónicos, la del pasaporte, la de diferentes portales web, etc.).

https://doi.org/10.17230/9789587209983ch4



56

la primera, sino que fundamenta una ética del sí. Para argumentar esta 
idea se hace uso del concepto levedad mnémica, con el que se define el 
efecto que se desprende de la posibilidad de descartar recuerdos para 
integrarlos a la narrativa del sí en aquello que Ricoeur (2013) entien-
de como una “discordancia concordante” y que da lugar a la trama, 
siguiendo la línea aristotélica. 

La idea según la cual el olvido es una dimensión constituyente 
de la narración del sí se sostiene a partir de tres argumentos. El pri-
mero está dado por la misma naturaleza olvidadiza y deformadora del 
recuerdo, que obedece a su función cognitiva –economía cognitiva– y 
a su función narrativa –elipsis–. El segundo tiene que ver con la poca 
funcionalidad de una memoria ilimitada y que es representada en el 
mundo literario borgiano de “Funes el memorioso”. La tercera idea 
argumentativa es que el olvido es fundamental para evitar el peso de lo 
innecesario y, por tanto, es un elemento ineludible en la construcción 
de aquella narración que expone lo más íntimo: el sí mismo. Esto últi-
mo es lo que le abre el camino al concepto levedad, y el derecho a gozar 
de levedad mnémica es lo que asumimos como una apuesta ética que 
va en contra de cierta tiranía del recuerdo que se evidencia en el abuso 
contemporáneo de la narración como concepto y como metodología,3 
abuso que se sostiene en la idea errónea, a nuestro parecer, de que 
la historia personal tiene lugar gracias al encadenamiento de hechos 
vividos y recordados, dejando por fuera el olvido como un recurso que 
tiene en sí mismo valor narrativo e identitario. 

El texto se estructura en cuatro partes en las que, en su orden, se 
presentan: la conceptualización ricoeuriana del sí mismo y la memoria, 
la levedad mnémica, la ética del olvido y un cierre conclusivo que sin-
tetiza algunas ideas expuestas y abre vías de reflexión para el lector. 

El sí mismo, el olvido y la levedad 

El sí mismo que presenta Ricoeur en su obra se distancia de la iden-
tidad construida a manera de sustancia, y de su propuesta se pueden 

3	 Pensamos en el abuso de la palabra narrativa y en la popularización de las metodolo-
gías investigativas narrativas en varios ámbitos; de ahí que hablemos de lo conceptual 
y lo metodológico.



57

desprender dos conceptos. El primero de ellos es un sí mismo munda-
no; el segundo, un sí mismo dado por la temporalidad y por el encuen-
tro intersubjetivo. De manera que es una realidad corporal que ocupa 
un lugar en el mundo y también una realidad histórica y relacional, a 
lo que hay que agregar que son la interlocución y la narración las que 
trazan el camino que sigue Ricoeur para hablar de un sí mismo hecho 
de cuerpo, tiempo, historia y alteridad (Ricoeur, 2003, Ricoeur, 2013). 

De ahí que, en función de la diferenciación conceptual, sea preciso 
decir que hay un contraste entre el yo devenido de la razón cartesiana 
y el sí mismo que se constituye en medio de la tradición fenomenológica 
y hermenéutica en la que Ricoeur se inscribe. Por ello, usamos el con-
cepto ego para referirnos a la idea de la identidad personal, producto de 
la tradición racionalista cartesiana, y reservamos el concepto sí mismo 
para hablar del constructo ricoeuriano con el que se explica que, gra-
cias a la mediación de actos narrativos, cada quien es único.

Al ego cartesiano lo adjetiva Ricoeur como yo sin anclaje, y de él dice: 

[…] el “yo” que conduce a la duda y que se hace reflexivo en el 
Cogito es tan metafísico e hiperbólico como la misma duda lo es res-
pecto a todos sus contenidos. ¿Qué queda por decir de este “yo sin 
anclaje”? Que, por su obstinación incluso en querer dudar, muestra 
una voluntad de certeza y verdad –no distinguimos, en este estadio, 
entre estas dos expresiones–, que da a la duda misma una especie de 
oriente (2013, xvii). 

Queda claro en este fragmento que la crítica que construye Ri-
coeur abarca no solo la idea del ego, sino también la de su función cen-
tral: dudar, verbo psicológico que afecta la relación del ser humano con 
el mundo, ya que instaura una tensión en el plano de la pertenencia. 
Esto significa que bajo la premisa de la duda el mundo del que se 
hace parte no se concibe desde la certeza, sino que se hace objeto de 
escrutinio. Esto revierte interés epistemológico porque producir cono-
cimiento nuevo será una tarea que implique presuponer que hay algo 
no sabido, que llegar a conocer es una acción probable que se sustenta 
en la falta de certidumbre y que, por tanto, lo que ya está dado es un 
punto de partida, no de llegada. De manera que este planteamiento 
cobra sentido al pensar en la función desempeñada por Descartes en 



58

la ciencia moderna, una función renovadora respecto del predominio 
de una ciencia amparada en el pensamiento griego, cuyas ideas se ha-
cen cada vez más frágiles a medida que ya no se ubican en el centro 
del mundo y de la ciencia ni la tierra, ni el hombre (Carvajal, 2007; 
Quintana, 2018) y que lleva a que las explicaciones tengan otro tipo de 
sustento y otro método. Así que el ego que duda tiene valor en el marco 
de la historia y de la filosofía de la ciencia.

Pero para explicar la identidad personal este ego se hace problemá-
tico. Soy, pero bajo la premisa de dudar del hecho de que soy. Desde 
esta perspectiva, el problema del conocimiento en relación con la iden-
tidad es que no es admisible la duda sobre la propia existencia porque 
esta es atestiguada por la duda misma: “Pero inmediatamente después 
advertí que mientras yo quería pensar de ese modo que todo era falso 
era preciso necesariamente que yo, que lo pensaba, fuese alguna Cosa” 
(Descartes, 1967, p. 145). 

 Dudar es una tarea del orden de lo cognitivo, lo que da cuenta de 
nuestro ser, y esa tarea da lugar a una subjetividad que presenta esa 
condición tan metafísica de la que habla Ricoeur en la cita traída atrás. 
Ahora, la cualidad de hiperbólica, que aparece también en el fragmento 
tomado de la obra de Ricoeur, permite deducir que para este autor del 
siglo xx no es válida la condición superlativa que otorga Descartes a la 
razón en los tiempos del origen mismo del racionalismo. Y esto hace 
posible ubicar en un marco histórico las rupturas hechas por Descartes 
en la epistemología y en la ciencia en general, así como la incomodidad 
ricoeuriana con el dudar cartesiano y su lugar de fundamento del yo. 

El ego de la filosofía cartesiana constituye un lugar para el sujeto 
que piensa, ejerciendo una fuerza contraria a la centralidad teológica 
y sobre todo eclesiástica del Medioevo, época de la que dice García 
(2004), específicamente al referirse al concepto mismo de filosofía, 
que “sigue en esta situación, designando la palabra filosofía a todo co-
nocimiento, salvo el de Dios. Y fue así hasta muy entrado el siglo xvii” 
(p. 19). En contraste, la sospecha4 sobre la duda racionalista que pro-
pone Ricoeur tiene lugar en un momento en el que se admite ya la 

4	 Ubicamos así de soslayo a Ricoeur en un lugar semejante al que él le otorgó a Marx, 
Freud y Nietzsche.



59

existencia y la legitimidad de la razón humana, pero su centralidad no 
es suficiente para el francés contemporáneo como explicación última 
de la identidad personal. Dicho de otro modo, Ricoeur habla en tiem-
pos de la subjetividad instaurada, mientras Descartes lo hizo en tiempo 
de una subjetividad recién inaugurada. 

Quintana (2018) revisa este problema focalizando la transición 
que lleva de un ego distante del mundo y de la temporalidad en Descar-
tes a un ser que está en el mundo y que se anuda al tiempo por medio 
de la tradición, a partir de las ideas heideggerianas y gadamerianas, res-
pectivamente. Afirma que el cartesianismo exalta la certeza absoluta y 
el problema de la conciencia y deja de lado el problema de la vivencia 
misma, con lo cual se aleja del mundo y de la facticidad, entendida 
esta última como “el estar propio del Dasein humano y que, en cuanto 
que propio, no puede ser vivido por nadie más” (p. 111). Y el acceso 
a esta vivencia no podrá darse por la razón que duda con la esperanza 
de alcanzar un conocimiento verdadero, sino por la hermenéutica que 
“tiene como finalidad comunicar a la existencia su propia condición de 
arrojo, finitud y necesidad de asumirse en su propiedad” (Quintana, 
2018, p. 112). 

Descartes, dice Quintana, es objeto de crítica por parte de Heide-
gger porque para este último el ser no puede no estar en el mundo, sino 
que el estar-ahí es la condición de base de la existencia; el lugar de la 
razón, que es una tarea psíquica, sustancial y absoluta, resulta contra-
rio a la necesidad de mundo que sustenta la ontología de Heidegger. 
Ricoeur sigue esta línea de sentido, puesto que para el filósofo alemán 
el ser no solo está, sino que está-ahí, y esto se traduce en una fenome-
nología de la facticidad que se asemeja en el pensamiento ricoeuriano 
al llamado a la filosofía de la acción, no porque mundo y acción sean lo 
mismo, sino porque con la filosofía de la acción Ricoeur (2013) atien-
de a la realidad de las personas que hacen cosas mientras habitan el 
mundo y lo hacen en compañía de otros. El ser hace, habla, se imputa 
acciones y construye relatos en el mundo. Y esto significa que, para 
Ricoeur, la identidad personal ha de comprenderse como un proceso 
de constitución del sí del que hacen parte el cuerpo, el contexto y los 
otros. Por ello su pregunta no es por una conciencia del yo, sino por un 
agente (Ricoeur, 2010, 2013). 



60

Además, Heidegger reconoce la centralidad del trabajo hermenéu-
tico como también lo hace Ricoeur. Se desprende de esto que la huella 
heideggeriana es visible en la filosofía ricoeuriana en lo que respecta a 
la idea del sí mismo en dos asuntos: la exigencia de la mundanidad y el 
reconocimiento de la interpretación. De acuerdo con el pensamiento 
de Heidegger, el problema del ego cartesiano radica en que “el sujeto 
(ego cogito) debe abandonar la esfera pura e indubitable a la que lo ha 
consagrado la duda, para aprehender el mundo externo (res extensa)” 
(Quintana, 2018, p. 116), y de acuerdo con las ideas ricoeurianas, la 
persona no solo es conciencia privada, sino también “entidad pública” 
(Ricoeur, 2013, p. 10) y “el ego de la enunciación aparece en el mundo” 
(Ricoeur, 2013, p. 32).

Ahora, desde la mirada contrastiva entre Descartes y Gadamer, la 
crítica al yo moderno tiene que ver con la renuncia a la tradición que 
trae consigo la idea de una existencia sustancial: 

La subjetividad cartesiana es ciega ante el hecho de que no pue-
de ser nunca algo más allá de una tradición histórica determinada, 
que está necesariamente vinculada con el pasado y que su indubi-
tabilidad atemporal no es más que el exabrupto de una racionalidad 
que pretende afirmarse en negación de su propio pasado (Quintana, 
2018, p. 124).

Cuando Descartes pasa por alto la tradición, ubica al ser humano 
en un movimiento que va hacia adelante –tal vez en coherencia con 
la perspectiva progresista de la Modernidad– sin raíces mundanas ni 
retrospectiva. No obstante, hay que tener presente al hacer esta ase-
veración que, aunque Descartes no tuvo como interés principal histo-
rizar al ser humano, tampoco lo desarraigó del todo de su contexto y su 
tiempo, pues debemos recordar que una de sus máximas morales tiene 
que ver con la obediencia de las costumbres y las leyes del país de 
origen (Descartes, 1967). Pero la diferencia entre la tradición gadame-
riana y las costumbres a las que hace referencia Descartes es que para 
Gadamer la primera es un prerrequisito cognoscitivo y hermenéutico, 
mientras que Descartes no traza con las costumbres un horizonte para 
conocer y comprender el mundo (Gadamer, 1999). 

Ricoeur hace el mismo llamado a la interpretación enlazada con 
la tradición, y lo hace por dos vías; una es el reconocimiento del ser 



61

histórico, que aparece en obras como Tiempo y narración, y otra es la 
centralidad que le otorga a la narración, presente en esta misma obra y 
en Sí mismo como otro.5 En la primera vía, vincula al ser humano con el 
tiempo y en la segunda se ocupa de la estructuración de la identidad 
personal en el relato; en la primera el ser se debe a lo que le acontece 
en el trasegar de los días; en la segunda, a la capacidad de contar y de 
semantizar eso que le ha acontecido. Esto permite decir que Ricoeur 
es un crítico del ego porque asume que a este le falta el ancla del mun-
do, de la historia, de la intersubjetividad del discurso y del relato. 

Miremos ahora algunas construcciones ricoeurianas sobre la me-
moria y el olvido para presentar luego la idea de la ética sostenida por 
la levedad. 

Es preciso tener presente que Ricoeur desarrolla un concepto de 
identidad que implica una dimensión ídem y una dimensión ipse (Ri-
coeur, 2013), y mientras la primera habla de la condición de perma-
nencia, la segunda da cuenta de la historicidad y el cambio. Así que 
del uso que hace Ricoeur del latinismo ipse se desprende un sí mismo 
resistente a la fijación. Ahora, esta ipseidad –que parece rítmica en ese 
canto a la vida profunda que lanza Barba Jacob– nos conduce tanto al 
recuerdo como a su contrario. Porque para el desarrollo de la identidad 
se necesita la depuración de contenidos; en otras palabras, el sí no es 
producto de todo aquello que pasa por los sentidos o de todo aquello 
que, una vez pasado por los sentidos, deja huella. La identidad perso-
nal y su narración exigen el borramiento de marcas. 

Y es que la identidad en tanto narrativa es también cognitiva y esto 
trae de suyo la exigencia de economía en el procesamiento de datos 
provenientes del mundo. De tal forma que no todo lo que es vivido 
constituye identidad e incluso los acontecimientos que sí son constitu-
yentes del sí son susceptibles de perder ese estatuto. Es por esto que 
asumimos que olvidar es un proceso identitario. 

El sí repleto de recuerdos estaría abrumado porque le faltaría el 
límite. ¿Cómo tendría lugar la singularidad de una persona llena de 
todo? ¿Cuáles serían los criterios de selectividad de información de 

5	 Y que atravesará gran parte de su obra, especialmente lo relacionado con el desarrollo 
del problema de la interpretación (Dosse, 2013; Grondin, 2019).



62

un sistema identitario sin filtro? Y tal vez lo más importante, ¿qué tan 
funcional sería un sí mismo con experiencias fusionadas indiscrimina-
damente para lograr la propia supervivencia y el intercambio social en 
el que se sostiene en la diferencia? 

Somos el resultado del tiempo en tanto especie, en tanto indivi-
duos de esa especie y en tanto sujetos. Como especie no necesitamos 
toda la historia evolutiva inscrita en la memoria –por el contrario, pres-
cindimos de ella en su condición de recuerdo, aunque permanezca en 
nosotros a manera de huella genética–; tampoco como individuos de 
la especie requerimos la inscripción de cada detalle mnémico de los 
estadios de desarrollo ontogenético. Así mismo, resulta poco práctico 
en el plano íntimo de la experiencia vivida (fenomenológica) e inter-
pretada (hermenéutica) sobrellevar a manera de impronta cada uno de 
los acontecimientos que hacen de nosotros un ser singular. 

El genoma humano cuenta no con la evolución entera, sino con el 
resultado de un desarrollo acumulado; la vida mental también tiene 
como testigos de su amplia funcionalidad los resultados del desarrollo, 
no los detalles minuciosos del proceso; y la identidad, bajo esta misma 
lógica y emparentada con la memoria, da cuenta de productos del pro-
ceso mnémico, no de cada uno de los acontecimientos implicados en 
él. Y por proceso mnémico se debe entender esa búsqueda de la que 
habla Ricoeur (2010), que encierra mayor riqueza que el hallazgo for-
tuito de datos. Recordar es una tarea de un agente, de un sujeto capaz. 

Hay entonces un límite, un hasta aquí, que se impone desde nues-
tras capacidades cognitivas. Hay un tamiz experiencial que pone en el 
centro al ser interpretante que acoge unas experiencias para siempre, 
otras de forma temporal y desecha otras porque carecen de valor para 
la construcción del sentido del sí mismo. Entonces, la identidad está 
hecha de recuerdos tanto como de olvidos porque depurar es una ne-
cesidad natural. 

Pero en esta tarea el olvido no siempre está acompañado de volun-
tad; el trauma –tan importante en diagnósticos como el Trastorno de 
Estrés Postraumático–6 es un ejemplo claro del lado no volitivo de la 

6	 Que inicia su existencia como categoría diagnóstica bajo la denominación poética de 
“neurosis de guerra”.



63

moneda que gira para mostrar a veces la cara del recuerdo y a veces la 
del olvido. Y una ganancia derivada del olvido, voluntario o no, es que 
aligera la carga existencial en la medida en que la identidad ya no está 
hecha de todo y nos otorga el derecho a excluir recuerdos. Esta es la 
levedad mnémica. 

El olvido es imprescindible, incluso para la supervivencia, pues 
la selectividad de información libera capacidad mnémica. Freud supo 
sobre cosas que el ser humano necesitaba albergar en otro espacio di-
ferente al de la conciencia y reconoció el valor de procesos como la re-
presión; en psicología cognitiva se sabe que la memoria tiene límites y 
en la vertiente clínica y psicosocial de esta disciplina se tiene claro que 
olvidar es también una estrategia de afrontamiento fiable en términos 
de construcción de bienestar (Osorio, 2023). 

Así que lo que llamamos levedad mnémica, en términos de iden-
tidad narrativa, guarda relación con nuestra condición de agentes her-
menéuticos, puesto que cada selección de información, en el plano de 
la conciencia o por fuera de ella, implica interpretación y selección de 
hechos en función del valor semántico que adquieren en la experiencia 
personal. La memoria leve es condición de lo que ha llamado Ricoeur 
(2010) memoria feliz porque el recuerdo que se alcanza tras la reme-
moración cumple una función tan importante en la construcción de 
identidad como aquel otro que no es recuperado. 

La levedad mnémica hace parte del relato identitario, constituye 
elipsis: Sé que aprendí a leer, pero no recuerdo cuándo ni cómo; no sé 
cómo aprendí a hablar, pero puedo contar mi historia; nunca he querido 
recordar la fecha de partida de mis muertos. Es así como la memoria y 
el relato despojan al ser humano de cargas prescindibles. 

La elisión y la naturaleza olvidadiza del humano 

Con lo dicho hasta aquí queda claro que es por naturaleza, no por elec-
ción, que estamos unidos al olvido; no gozamos de una libertad com-
pletamente consciente cuando un dato de una experiencia, un cúmulo 
de datos de esa experiencia o la experiencia completa se va de nuestro 
registro mnémico. Así que antes del olvido como hecho concreto está 
nuestra condición de seres olvidadizos. Se trata de una condición en 



64

negativo: nos corresponde no recordarlo todo y ello implica pensar en 
una ontología de la borradura. Y esta ontología se sostiene, de alguna 
manera, en ese hombre falible del que se ocupa la hermenéutica ri-
coeuriana, pues la lectura de la falibilidad tiene que ver con hechos 
morales, y esto queda claro en la primera forma en la que la define 
Ricoeur: “¿Qué se quiere decir cuando se denomina al hombre fali-
ble? Esencialmente lo siguiente: que la posibilidad del mal moral está 
inscrita en la constitución del hombre” (2004, p. 151). Y la falibilidad 
también tiene que ver, y en un sentido más amplio, con la imperfec-
ción, como se aprecia en la descripción según la cual “el concepto de 
falibilidad encierra la posibilidad del mal en un sentido más positi-
vo todavía: la ‘desproporción’ del hombre es poder de fallar” (Ricoeur, 
2004, p. 163). Si agregamos a esto que el ser humano descrito desde 
la filosofía de este hermeneuta galo es sensitivo y mundano, tenemos 
entonces que el hombre falible está hecho de cuerpo, mundo, sentido 
y yerro. Ahora, si se quiere pensar el olvido como un yerro mnémico, 
en el afán que impone la vanagloria de la “buena memoria”, entonces 
habrá que decir que en la tarea de recordar erramos cada vez que no 
alcanzamos a recuperar aquello que desde nuestra condición de suje-
tos cognoscentes nos hemos tomado el trabajo de percibir, codificar y 
almacenar; pero tengamos presente estas dos expresiones de Ricoeur 
“poder de fallar” (Ricoeur, 2004) y “olvido feliz” (Ricoeur, 2013); am-
bas nos permiten pensar que la incapacidad de recordar es también 
una potestad que conduce a un estado de bienestar, relacionado tanto 
con la potestad sobre sí mismo como con la construcción de un estado 
afectivo positivo.

Con el olvido nos asentamos además en el terreno del cogito he-
rido, ese que indica que el yo no existe por la mera conciencia de su 
existencia, sino que necesita de la experiencia corporal, intersubje-
tiva, imperfecta e inacabada (Ricoeur, 2013). Ahora, ¿cómo articular 
el cogito herido y el hombre falible con el gran tema de la memoria 
o, más precisamente, con el subtema del olvido? En la hermenéuti-
ca del sí podemos encontrar una respuesta, dado que la memoria es 
un proceso identitario y, consecuentemente, lo es también el olvido, 
y los procesos identitarios son interpretativos. A su vez, interpretar 
exige selección, categorización y semantización de aquello que se ha 



65

vivido; de tal suerte que pasamos de hechos sensoriales y perceptibles 
a acontecimientos con significado. El olvido, en consecuencia, es pro-
ducto de una depuración de experiencias y sentidos. No obstante, es 
necesario responder otra pregunta, ¿qué le dice la hermenéutica del 
sí, que está atravesada por el olvido, a la narración del sí? Formulamos 
la siguiente respuesta: le dice que la trama con la que se atestigua la 
propia existencia pasa por aquello que se elide; dicho de otra manera, 
la identidad narrativa necesita decir, para decir necesita recordar, pero 
también necesita elidir lo que no merece evocación. Algunos pondrán 
eso que se elide en el plano de lo inconsciente, otorgándole la cualidad 
de implícito o latente, mientras otros lo pondrán en el plano de lo no 
acontecido, calificándolo como no existente en tanto no pasa por el 
recuerdo de alguien; y podemos asociar la primera postura con la her-
menéutica de la sospecha y la segunda, con la perspectiva empirista. 
Pero sea cual sea el lugar conferido al olvido, lo que aquí nos importa 
es que la narración del sí mismo necesita la elisión que trae consigo el 
olvido por dos razones, economía cognitiva y selectividad semantizado-
ra, lo que, en suma, da lugar a un ser humano que define su identidad 
en gran medida por lo que es capaz, y solo lo que es capaz, de retener 
y recuperar a manera de recuerdo y también por aquello que gracias a 
su función semántica ocupa el lugar de un recuerdo o el de un olvido. 
Se tiene la dimensión mnémica del ser humano anclada, en lo que con-
cierne a la competencia cognitiva básica para recordar, y libre, en lo que 
respecta a la hermenéutica del olvido y de la remembranza. Esa con-
dición es constitutiva de una ética porque presenta a un ser humano 
libre y activo hasta en el acto de borrar partes de su propia experiencia. 

Funes y la ética de la levedad mnémica 

Borges, para nada ricoeuriano de forma intencionada, expuso el tor-
mento de una memoria desbordada y despojada de sentido. En “Funes 
el memorioso” hay dos formas en las que aparece el recuerdo. La pri-
mera corresponde al narrador, quien lo presenta amarrado a la duda a 
través de verbos como creo, palabra que se adiciona a una declaración 
para expresar la inexactitud del dato referido: “Recuerdo (creo) sus 
manos afiladas de trenzador” (Borges, 1999, p. 91). Y a este tipo de 



66

expresiones podemos sumar, incluso, el valor otorgado al mismo verbo 
recordar: “Lo recuerdo (yo no tengo derecho a pronunciar ese verbo 
sagrado, solo un hombre en la tierra tuvo derecho y ese hombre ha 
muerto)” (Borges, 1999, p. 91). La segunda forma de aparición del 
recuerdo es la de Ireneo Funes, y esta se da sin la dubitación y sin la 
pregunta por el merecimiento que sí aparecen en el narrador; Funes 
sabe, simplemente sabe, que él tiene “las memorias más antiguas y 
más triviales” (Borges, 1999, p. 96). Dos memorias, dos formas de re-
cordar y dos posiciones, y cuando el relato nos lleva al cruce entre la 
voz del narrador y la de Funes se entra “al más difícil punto del relato” 
(Borges, 1999, p. 95). 

Además, el narrador y Funes son descritos de forma diferente, a 
razón de que también sus funciones en el cuento serán distintas. El na-
rrador entrega al lector datos generales sobre él; sabemos, por ejemplo, 
que tiene la que él califica como “deplorable condición de argentino” 
(Borges, 1999, p. 91) e intuyó que Funes podría haberle atribuido las 
características de “Literato, cajetilla, porteño” (Borges, 1999, p. 91). 
Nos deja saber también que veraneó en Fray Bentos, que es distraído 
y que tiene un primo, Bernardo Haedo; este primo es el primer portón 
que se cruza para llegar a la presencia de Funes. Esta presentación 
limitada que de sí mismo hace el narrador conduce la mirada hacia un 
punto, Funes, de quien se sabe que tenía “una cara taciturna y aindia-
da y singularmente remota […] manos afiladas de trenzador […] voz 
pausada, resentida y nasal [y] aguda y burlona; [que era] hijo de una 
planchadora” (Borges, 1999, pp. 91-92). Sabemos también que tenía 
una relación íntima y de lectura intuitiva con el tiempo: “¿Qué horas 
son, Ireneo? Sin consultar el cielo, sin detenerse, el otro respondió: 
‘Faltan cuatro minutos para las ocho, joven Bernardo Juan Francisco’” 
(Borges, 1999, p. 92). 

Cuando el narrador siente inmerecido para sí el uso del verbo re-
cordar, y en contraste dignifica su uso en relación con Funes, está am-
parado en el modelo de la buena memoria –mas no en el modelo del 
abuso de la memoria; en ese modelo quien se instaura es Funes– desde 
el cual se piensa que la recuperación de datos debe ser cuantitativa-
mente alta y cualitativamente rica y que la presencia entorpecida de la 
cantidad y la cualidad indican defecto, falla o falta. 



67

No obstante, desde nuestro punto de vista el narrador tiene la más 
humana de las memorias, por tanto la más imperfecta y, al mismo tiem-
po, la más eficaz. La suya es una memoria que supera el almacenaje y 
alcanza la reflexividad. El mismo verbo creo, que ya hemos menciona-
do, da cuenta de un sí que piensa sobre su recuerdo, y esto significa 
que su trabajo de rememoración no culmina con la recuperación del 
dato, sino que en cuanto el dato llega el trabajo mnémico se abre a la 
pregunta por asuntos como la veracidad, la credibilidad o la exactitud 
del mismo narrador como contador de una historia; él se sabe falible: 
“Yo sé que sacrifico la eficacia de mi relato” (Borges, 1999, p. 95), dice. 
De esta manera hay un recuerdo que se hace objeto de pensamiento y 
que activa una tarea metacognitiva que se evidencia en el pensar, no 
solo sobre el recuerdo sino también sobre la posibilidad de la falla de 
quien recuerda. 

A Funes se le expone en el cuento de Borges como el sufriente 
de un exceso; y aquí cobra peso la forma en la que el mismo autor ar-
gentino hace la presentación de Funes el memorioso, como “una larga 
metáfora del insomnio” (Borges, 1999, p. 89), expresión que se hace 
viva en las palabras del protagonista: “Mis sueños son como la vigilia 
de ustedes” (Borges, 1999, p. 96). Esta expresión, que se abre a nues-
tra interpretación según nos ha enseñado la hermenéutica, permite 
deducir que, desde la mirada borgiana de la memoria, el olvido es una 
suerte de sueño, entendiéndolo como receso, lo que guarda coherencia 
con la función cognitiva del dormir, una relación entre la configuración, 
la consolidación y la eliminación de información. A eso podemos añadir 
que, desde Ricoeur (2001), la metáfora tiene una fuerza semántica 
que la lleva a ser más que ornamento; por esto, siguiendo el mecanis-
mo básico de traslación, donde debería estar la palabra insomnio está 
la palabra memoria –abusada, para mayor precisión–; así que Funes el 
memorioso es una presentación metafórica del agotamiento por una 
vigilia perpetua. 

Las preocupaciones de Funes por el recordar no tienen que ver, 
como pasa con el narrador, con la pregunta por el sí (del que se habló 
antes) que recuerda, sino con cierta resignación ante la incapacidad 
para aquietar la tarea de recordar. Esto trae la paradoja de la imperfec-
ta memoria perfecta. ¿Es Funes a la luz de lo que dijimos en el primer 



68

apartado, menos falible por no tener fallos de memoria? Respondemos: 
la imposibilidad del fallo mnémico le hace el más falible de los falibles 
porque la memoria feliz requiere el olvido feliz (Ricoeur, 2010), re-
quiere de la borradura. 

Hay además en Funes una falta de distanciación, es decir, una 
proximidad infructífera entre la percepción y la memoria, lo que, des-
de una mirada cognitiva, lleva a pensar que no tiene tiempo Funes para 
saborear el paso de lo percibido a lo almacenado y luego recuperado. Se 
ha dicho, por ejemplo, que en este cuento “los conceptos de memoria 
y percepción se confunden en una especie de neblina en la que quedan 
superpuestos” (Huget, 2007, p. 15). Y esta fusión entre percepción y 
memoria trae consigo una riqueza de detalles que tacha el disfrute: “El 
presente era casi intolerable de tan rico y tan nítido” (Borges, 1999, 
p. 96). La memoria de Funes es carnal, no solo representacional, pues 
“discernía continuamente los tranquilos avances de la corrupción, de 
las caries, de la fatiga. Notaba los progresos de la muerte, de la hume-
dad” (Borges, 1999, p. 96). 

Sumemos a lo que hemos dicho la reflexión sobre la alteridad, tan 
importante también en la hermenéutica del sí. La acción de recordar 
del narrador está mediada por la presencia de otros. Dijimos atrás, por 
ejemplo, que su primo es quien da lugar al primer encuentro con Fu-
nes; pero no solo eso, sino que también él presenta de forma referida la 
identidad de Funes, respondiendo la pregunta quién es, pregunta cen-
tral cuando de identidad personal se trata: “Me dijo que el muchacho 
del callejón era un tal Ireneo Funes, mentado por algunas rarezas como 
la de no darse con nadie y la de saber siempre la hora como un reloj” 
(Borges, 1999, p. 93). El narrador habla también con la madre de Fu-
nes, una testigo más: “Me dijo que Ireneo estaba en la pieza del fondo 
y que no me extrañara encontrarla a oscuras, porque Ireneo sabía pa-
sarse las horas muertas sin encender la vela” (Borges, 1999, pp. 95-96).

Funes, en cambio, no crea memorias gracias a la colectividad; por 
el contrario, su incansable memoria lo encierra en su propio recordar: 
“Era solitario y lúcido espectador de un mundo multiforme, instantá-
neo y casi intolerablemente preciso” (Borges, 1999, p. 98). Con esto 
se tienen dos pérdidas que trae el falso prodigio de la memoria que 
no olvida: la reflexividad y la alteridad, y son ambas condiciones de la 



69

identidad narrativa. Entre estas pérdidas hay que contar también la de 
la autonomía, que no solo sirve a la toma de decisiones y elección de 
acciones, sino también a la libertad del recordar o del olvidar. Funes vio 
menguada su libertad.

Funes, hombre de memoria esclava, perdió con sus fallos del olvi-
do –no del recuerdo– garantes éticos como la elección, la reflexión y 
el vínculo. 

Conclusiones 

La idea de una levedad mnémica como una propuesta ética, ejempli-
ficada en “Funes el memorioso”, hace pensar en la reflexión a la que 
hacen referencia Domingo y Domingo (2013) al ocuparse de la ética 
ricoeuriana,7 según la cual “nos planteamos cuestiones relativas a la 
salud, el sufrimiento, la felicidad, es decir, al vivir bien” (p. 141). Este 
vivir bien exige, a la luz de nuestra idea de levedad, la asunción del 
olvido como una práctica de cuidado de sí, en la medida en que, como 
vimos, la memoria no es ilimitada y el olvido mantiene claro el borde 
cognitivo de la memoria. A causa del azar, Funes es un ser desbordado 
por ser impelido al recuerdo absoluto. No hay en Funes ni memoria 
feliz, esa que halla el recuerdo que busca y necesita, ni olvido feliz, 
ese que borra la experiencia que no se requiere como huella duradera. 

De igual forma, lo que hemos planteado nos conduce a pensar en 
la propuesta ricoeuriana llamada “la pequeña ética”, en la que el buen 
vivir se instaura en la relación tripartita de vivir con otros, para otros 
y en instituciones justas (Ricoeur, 2013). Pero ¿cómo entender la fun-
ción ética del olvido en cada una de las tres dimensiones? Asumimos 
que el vivir con los otros ha traído el imperativo del recuerdo porque se 
ha pensado como virtud el recordar y casi como vileza el olvidar. En el 
mismo cuento de Borges la experiencia dolorosa del recuerdo perpetuo 
y completo es presentada por Funes, pero no por los otros personajes, 
quienes comprenden como prodigio lo que es en realidad una angustia. 
El narrador, por su parte, sí entra a la sensibilidad sufriente de Funes 

7	 Los otros dos tópicos a los que se refieren los autores españoles son el prudencial y el 
deontológico.



70

y la comprende, pero cuando el personaje le presenta su propio relato; 
así la memoria, abusada, agotada, se hace identitaria porque al hablar 
de su imposible olvido Funes habla de la experiencia de su propio ser. 
De modo que ese vivir con los otros se ve afectado porque hay un abis-
mo entre la comprensión ajena de la experiencia mnémica de Funes y 
la que él tiene de su propia memoria. Y es que el vivir con otros implica 
que nuestra existencia sea leída no solo a partir de aquello que alberga-
mos como recuerdo, sino también de lo que necesitamos como olvido. 

Respecto del vivir para otros, hay que decir que olvidar hace parte 
de una selectividad de las experiencias compartidas; por este motivo, 
vivir para otros no es sujetarse a la exigencia social de la memoria que 
no borra; por el contrario, vivir para otros trae de suyo ubicarse en el 
encuentro intersubjetivo desde una posición de libertad, y esa liber-
tad, como ya lo hemos señalado atrás, tiene que ver con la potestad 
para borrar acontecimientos. 

Ahora, en relación con la dimensión institucional, podemos afirmar 
que la sociedad entera funge de institución en lo que respecta a la me-
moria, por esa demanda implícita del recordar y la desestimación del 
olvidar. Pues bien, a la sociedad le corresponde ser justa otorgando un 
lugar con valor ontológico e identitario al olvido, en lugar de enaltecer 
una experiencia sufriente de la memoria en la que nada se va, nada se 
pierde. La pérdida de recuerdos por los límites cognitivos que hemos 
nombrado y por el peso semántico que alberga el acto del olvido es 
también un acto de justicia, ya que se le reconoce al ser humano lo que 
le corresponde sin exigirle más de lo que esté a su alcance entregar 
como ser hermenéutico y cognitivo.

Cerremos esta reflexión con la siguiente conclusión: hay olvidos 
que nos hacen leves porque nos protegen de cargar con recuerdos in-
fecundos y acuñémosla, ahora, con una cita de Todorov y pongamos el 
punto final: 

[…] la memoria no se opone en absoluto al olvido. Los dos térmi-
nos para contrastar son la supresión (el olvido) y la conservación; la 
memoria es, en todo momento y necesariamente, una interacción 
entre ambos. El restablecimiento integral del pasado es algo por su-
puesto imposible (pero que Borges imaginó en su historia de Funes 
el memorioso), por otra parte, es espantoso; la memoria, como tal, es 
forzosamente una selección (2013, p. 18). 



71

Referencias

Borges, J. L. (1999). Funes el memorioso. Ficciones (pp. 91-99). Espasa 
Calpe.

Carvajal, J. (2007). El desarrollo del pensamiento moderno: la filosofía de la 
naturaleza de Descartes. Universidad Pontificia Bolivariana.

Descartes, R. (1967). Obras escogidas (pp. 184-197). Suramericana. 

Domingo, T. y Domingo, A. (2013). La ética hermenéutica de Paul Ricoeur. 
Hermes, Sociedad para el estudio multidisciplinar de la racionalidad y 
la ética hermenéutica. 

Dosse, F. (2013). Paul Ricoeur. Los sentidos de una vida (1913-2005). Fon-
do de Cultura Económica. 

Gadamer, H. G. (1999). Verdad y método I, 8.ª ed. Sígueme. 

García, M. (2004). Lecciones preliminares de filosofía. Losada.

Grondin, J. (2019). Paul Ricoeur. Herder.

Huget, M. (2007). La memoria rizomática de “Funes el memorioso”. 
Lingüística y Literatura, 57, 13-21. 

Lythgoe, E. (2011). El papel de la imaginación en La memoria, la histo-
ria, el olvido, de Paul Ricoeur. Diánoia, LIX(73), 73-88. https://goo.su/
afvX9Hf  

Osorio, Y. (2023). Hace falta el olvido. Levedad mnémica y salud men-
tal. Poiésis, 45, 105-110. https://doi.org/10.21501/16920945.4537  

Quintana, J. L. (2018). Ser-en-el-mundo y tradición: la subjetividad car-
tesiana en perspectiva. Cuestiones de Filosofía, 4(23), 101-128. https://
goo.su/OP8fJA  

Ricoeur, P. (2001). La metáfora viva. Siglo XXI. 



72

Ricoeur, P. (2003). Tiempo y narración III. Trotta. 

Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad. Trotta. 

Ricoeur, P. (2010). La memoria, la historia y el olvido, 2.ª ed. Trotta.

Ricoeur, P. (2013). Sí mismo como otro. Siglo XXI. 

Todorov, T. (2013). Los abusos de la memoria. Paidós. 




