


Éticas contemporáneas de la narración

Juan Pablo Pino Posada
Jonathan Echeverri Álvarez 
Carlos Mario Correa Soto

–Editores académicos–



Éticas contemporáneas de la narración 

Primera edición: noviembre de 2025

© Juan Pablo Pino Posada, Jonathan Echeverri Álvarez, 
	 Carlos Mario Correa Soto –Editores académicos–
©	Editorial EAFIT
	 Carrera 49 No. 7 sur – 50. Medellín, Antioquia
	 http://www.eafit.edu.co/editorial
	 Correo electrónico: obraseditorial@eafit.edu.co

ISBN: 978-958-720-998-3
ISBN: 978-958-720-999-0 (versión epub)
ISBN: 978-628-7862-00-5 (versión pdf)  
DOI: https://doi.org/10.17230/9789587209983lr0

Edición: Marcel René Gutiérrez
Corrección de textos: Rafael Díez
Diagramación: Ricardo Mira
Imagen carátula: Freepik
Diseño carátula: Margarita Rosa Ochoa Gaviria

Universidad EAFIT | Vigilada Mineducación. Reconocimiento como Universidad: Decreto 
Número 759, del 6 de mayo de 1971, de la Presidencia de la República de Colombia. Re
conocimiento personería jurídica: Número 75, del 28 de junio de 1960, expedida por la 
Gobernación de Antioquia. Acreditada institucionalmente por el Ministerio de Educación 
Nacional hasta el 2026, mediante Resolución 2158 emitida el 13 de febrero de 2018.

Prohibida la reproducción total o parcial, por cualquier medio o con cualquier propósito, 
sin la autorización escrita de la editorial

Editado en Medellín, Colombia

Éticas contemporáneas de la narración / editores, Juan Pablo Pino Posada, Jonathan Echeverri Álvarez, 
Carlos Mario Correa Soto – Medellín : Editorial EAFIT, 2025. 

	 306 p. ; il. ; 24 cm.  - (Académica).
   
	 ISBN: 978-958-720-998-3 
	 ISBN: 978-958-720-999-0 (versión epub) 
	 ISBN: 978-628-7862-00-5 (versión pdf) 

1. Ética – Siglo XXI. 2. Literatura – Historia y crítica – Siglo XXI. 3. Literatura – Aspectos morales 
y éticos – Siglo XXI. 4. Literatura – Aspectos sociales – Siglo XXI. 5. Traducción e interpretación – 
Aspectos morales y éticos – Siglo XXI. 6. Inteligencia artificial – Aspectos morales y éticos – Siglo 
XXI. 7. Conflicto armado – Colombia – Aspectos morales y éticos Siglo XXI. I. Pino Posada, Juan 
Pablo, edit. II. Echeverri Álvarez, Jonathan, edit. III. Correa Soto, Carlos Mario, edit. IV. Tít. V. Serie.

801.3 cd 23 ed. 
E848
       
	 Universidad EAFIT - Centro Cultural Biblioteca Luis Echavarría Villegas



Contenido

Presentación
Carlos Mario Correa Soto, Jonathan Echeverri Álvarez, 
Inke Gunia, Juan Pablo Pino Posada............................................................................ 7

Parte I. Éticas de la recepción y la memoria

Reflexiones sobre la ética de la narración: Observando lo inefable 
del mal en La mala senda, de Salvador Jacobo
Inke Gunia........................................................................................................ 15 

Reescribir a Penélope: Una crítica a la Odisea de Homero
Valentina Jaramillo Appleby, Matilda Lara Viana, 
Juan José Mesa Zuluaga, María Antonia Blandón Granados ............................................. 35 

Levedad mnémica: Una ética del olvido en la narración del sí
Yeny Leydy Osorio Sánchez......................................................................................55

La memoria: Cuestión y artilugio de la narración literaria
Pedro Antonio Agudelo Rendón .................................................................................73

Narración factual y narración ficcional 
en la construcción de la memoria colectiva
María Camila Zamudio-Mir................................................................................... 93

Recepción ética de obras literarias: Una metodología de conversación 
para la imaginación narrativa 
Juan Pablo Pino Posada, Karla Ospina Bonilla, 
Matilda Lara Viana, Luisa Fernanda Montoya....................................................................115



Parte II. Éticas de la creación y la digitalización

Rizoma y complejidad para la ética en Inteligencia Artificial
Carlos Salazar Martínez..................................................................................... 141

La labor de la traductora: Conceptos para una ética de la traducción 
literaria asistida por computadores
Jorge Uribe, Sara Zuluaga Correa, María José Galeano Agudelo....................................... 159

Cuerpos disonantes, subjetividad fugaz y pérdida de empatía 
ante la irrupción de narrativas configuradas por las inteligencias 
artificiales múltiples
Óscar Armando Suárez Ramírez............................................................................ 181

Ecología moral en la infoesfera
Jonathan Echeverri Álvarez.................................................................................. 197

Parte III. Éticas de la circulación y el debate público

La toma de Mileto de Frínico: El descubrimiento del arte 
en la sociedad ateniense
Federico García de Castro..................................................................................... 219

La reivindicación del mérito: Una forma de contrarrestar 
la desigualdad meritocrática
Jorge Mario Ocampo Zuluaga................................................................................ 237

Propiedades para la emergencia del ciudadano-víctima en el marco 
de audiencias públicas
Daniela López Sánchez........................................................................................ 257

Las disputas por la verdad del conflicto armado: El caso de 
la Comisión Histórica del Conflicto y sus Víctimas
Jorge Eduardo Suárez Gómez............................................................................... 277

Editores y autores................................................................................ 295



35

Reescribir a Penélope: 
Una crítica a la Odisea de Homero1

Valentina Jaramillo Appleby, Matilda Lara Viana, 
Juan José Mesa Zuluaga, María Antonia Blandón Granados

Introducción

La reescritura de textos literarios ha cobrado nueva fuerza en un clima 
epocal posmoderno en el que prima, por un lado, la idea de que ya 
todo está dicho –de ahí el surgimiento de movimientos escriturales 
que se oponen a la originalidad (Perloff, 2010) e incluso a la creativi-
dad (Goldsmith, 2015)– y por otro lado, una actitud revisionista con 
las obras del pasado que se concreta en los fenómenos de cancelación 
cultural y corrección política. La pregunta ética que se le plantea al 
lector del siglo xxi tiene que ver con cómo se relaciona con las obras 
canónicas que lo anteceden y la respuesta posmoderna ha sido, según 
Eco (1988), “reconocer que, puesto que el pasado no puede destruirse 
–su destrucción conduce al silencio– lo que hay que hacer es volver a 
visitarlo; con ironía, sin ingenuidad” (p. 28). La reescritura crítica se 
vale de una obra canónica o clásica y crea una ficción que tiene como 
propósito fundamental destacar dilemas éticos y morales que esa obra 
le formula al lector contemporáneo. La reescritura se torna crítica en 
un sentido postestructuralista (Viñas, 2002) cuando hay un interés por 
subvertir valores tradicionales o cuestionar estructuras hegemónicas 
contenidas en el texto base (hipotexto). Para ello analizamos de qué 
manera la novela Penélope y las doce criadas (The Penelopiad, en inglés) 
(2020/2005) de Margaret Atwood funciona como una reescritura crítica 
de la Odisea de Homero. 

Ante los cuestionamientos en torno a la sobrerrepresentación de los 
centros europeos, así como de autores masculinos en el canon occidental 

1	 Este capítulo está adscrito al proyecto de investigación doctoral titulado “¿Ficciones 
correctas? La experiencia de lectura en el contexto de la cancelación cultural”, del 
Doctorado en Ciencias Sociales de la Universidad de Antioquia.

https://doi.org/10.17230/9789587209983ch3



36

(Fernández Auzmendi, 2008), pero también alrededor de las represen-
taciones estereotipadas de ciertos grupos tradicionalmente marginados, 
el rol activo del lector que la estética de la recepción ya había augurado 
se ha concretado en una respuesta contestataria de orden ético y políti-
co a obras y autores canónicos y clásicos. Para el lector contemporáneo 
la obra literaria puede llegar a ser fuente de representaciones estigma-
tizantes hacia poblaciones tradicionalmente excluidas, tal como en su 
momento se polemizó con el caso del personaje de la saga Troubled Blood 
de J. K. Rowling, que recreaba a un asesino en serie que se disfrazaba de 
mujer para matar a sus víctimas. Pero no basta con representaciones es-
tigmatizantes, también la obra puede contener palabras que empiezan a 
aparecer como prohibidas por ofensivas. Aquí tenemos el caso reciente 
de Charlie y la fábrica de chocolates de Roald Dahl, en el cual aparecen ad-
jetivos como “gordo” u “hombres pequeños”, que en clave de lo políti-
camente correcto equivale a “enormes” y “personas pequeñas”, respec-
tivamente (EFE, 2023; Koch, 2023). Ahora bien, estas nuevas políticas 
lectoras pueden ser objeto de discusión en muchos sentidos, sobre todo 
en el marco de las éticas contemporáneas de la narración: ¿en qué medi-
da son formas veladas de censura?, ¿realmente son procedimientos crí-
ticos? Nos interesa resaltar que en el marco de estas disputas literarias, 
se erige una práctica política, ética y estética que también es una forma 
de hacer crítica literaria al canon occidental y a los clásicos de la litera-
tura. La práctica de la reescritura crítica surge de un inconformismo por 
parte del lector que se torna, en la mayoría de los casos, en un activismo 
literario que promueve la inclusión en la ficción de las periferias y de las 
mujeres, por ejemplo. De hecho, el movimiento de la corrección política 
nace con un propósito positivo para la diversidad y la multiculturalidad 
(Villanueva, 2021). En el caso de los clásicos, son muchos los ejemplos 
que se podrían enumerar, sobre todo en lo que concierne a las figu-
ras femeninas: está Medea, la heroína trágica que en la versión clásica 
de Eurípides aparece como la mujer bárbara que castiga y se venga del 
marido matando a sus dos únicos hijos y que luego Christa Wolf, en su 
reescritura Medea. Stimmen (1996), la hace aparecer como una mujer que 
es asediada por sus poderes de hechicería y le quita la carga de la mujer 
filicida que Eurípides le había otorgado; y está también el caso de Pené-
lope, la mujer de la que se ocupa este capítulo. 



37

A Penélope la tradición la ha erigido como el arquetipo de la fide-
lidad y la paciencia femeninas (Estrada, 2021; Haynes, 2020). La rees-
critura de Atwood cuenta otra vez el mito sobre el regreso de Odiseo, 
pero esta vez desde el punto de vista de Penélope, quien narra desde 
el Hades y desde el espacio temporal del siglo xxi. En un tono irónico, 
burlesco y cuestionador (Gentzler, 2019), la reescritura de Atwood se 
construye sobre la base de dos preguntas críticas, a saber: por qué han 
ahorcado a las doce criadas del rey de Ítaca y qué quería realmente Pe-
nélope (Atwood, 2020/2005). 

No se trata pues de crear una nueva Penélope, como si en Homero 
ese personaje no fuera ya complejo, lleno de matices y ambigüedades. Lo 
que pasa, siguiendo a Carmen Estrada (2021), es que faltaba leerla bien. 
La recepción del mito homérico la redujo a una única interpretación, 
como la mujer fiel y paciente por excelencia, “una leyenda edificante: un 
palo con el que pegar a otras mujeres” (Atwood, 2020, p. 8), le oiremos 
decir a la Penélope de Atwood. Pero los críticos contemporáneos y las 
reescrituras que exploran y amplían nuevos sentidos sobre la figura de 
Penélope han empezado a destacar la complejidad humana, y más con-
cretamente femenina, que este personaje entraña (Thompson, 2008). 

Pues bien, el presente capítulo está dividido en cuatro partes. Las 
primeras tres son el desarrollo analítico-conceptual de los procedimien-
tos críticos que encontramos en la reescritura de Atwood, a saber: 1) el 
cambio de perspectiva en la narración por medio del cual se les entrega 
la voz a Penélope y a las doce criadas con el propósito de cuestionar y 
denunciar inconsistencias y contradicciones que aparecen en el poema 
homérico; 2) el recurso del humor, que se dirige fundamentalmente a 
ironizar y desmitificar los valores heroicos encarnados por Odiseo; y 3) el  
develamiento de nuevos sentidos en torno a la figura de Penélope. El 
cuarto punto corresponde a las conclusiones, en las cuales sintetizamos 
los hallazgos más relevantes de esta investigación literaria. 

La versión de Penélope: cuestionar y denunciar

La primera dimensión crítica en Penélope y las doce criadas correspon-
de al cambio de perspectiva a partir del resalte de personajes que no 
contaron su versión de los hechos en el mito homérico. Atwood elige 



38

conscientemente que el mito sobre el regreso de Odiseo sea contado 
esta vez por Penélope y las doce criadas. 

La Odisea de Homero es un poema épico narrado en tercera perso-
na por un narrador omnisciente. La voz épica se caracteriza por invocar 
a la Musa; ser distante respecto del relato principal, aunque en oca-
siones puede dirigirse a un personaje en particular; hacer comparacio-
nes con aspectos de su época para recalcar que se trata de un tiempo 
siempre pretérito en el que vivieron héroes y no personas del común; 
comentar los hechos que va narrando y crear expectativa sobre lo que 
va a ocurrir (Cavallero, 2014). Por su parte, la reescritura de Atwood 
es una novela corta narrada en primera persona, principalmente por 
Penélope y por las doce criadas que intervienen en algunos capítulos 
intermedios encarnando un agente colectivo que toma los rasgos pro-
pios del antiguo coro dramático. 

Un recurso como el cambio de la voz narrativa oficial corresponde 
a un intento por tergiversar la historia tal como ha llegado hasta no-
sotros, principalmente desde la versión homérica del mito (Atwood, 
2020/2005). Así, el recurso de cambio de perspectiva deviene crítica, 
puesto que cuestiona la versión homérica al explorar nuevas versiones 
del mito clásico, preguntarse por el carácter inocuo de algunos de los 
hechos que narra, volverlos a nombrar, develar sus injusticias y llenarlos 
de nuevas connotaciones que finalmente los resignifican. La conver-
sión de Penélope y las doce criadas en autoras de la historia es una 
forma de trastocar la condición que tienen de personajes secundarios al 
servicio de la acción principal: la del héroe. Esto puede leerse con base 
en la noción de subalternidad de Spivak (2000), en la que se engloba el 
ya conocido problema sobre quién tiene permiso para narrar un hecho. 
A partir de la narración de Atwood, las subalternas son ahora quienes 
pueden contar en primera persona cómo vivieron en el palacio itacense 
mientras Odiseo estuvo por fuera.

La condición de subalternidad de Penélope y de las doce criadas es 
dada por una razón histórica y una narrativa. En la sociedad homérica las 
mujeres podían ocupar tres posiciones: eran esposas, madres y organiza-
doras del oikos (Reboreda, 2019). En el caso de las mujeres esclavas su 
función principal consistía en servirle a la reina, en este caso a Penélope, 
y dedicarse a las labores domésticas como preparar la comida y el baño 



39

para los huéspedes y “servir como compañeras sexuales del amo” (Mar-
tínez y Mirón, 2000, p. 11). Sin embargo, más allá de la sana conciencia 
histórica que se ha de mantener en la apreciación de los clásicos y de la 
condición marginal de ciertos personajes, vale decir que la posición de 
subalternas también es dada por el papel secundario que asumen tanto 
Penélope como las doce criadas en la narración del poema homérico. 

Son pocas las intervenciones explícitas y directas del personaje de 
Penélope en el poema, dado que el objetivo principal es narrar el re-
torno de Odiseo. A la reina solo la vemos en los primeros cuatro cantos 
cuando Telémaco va a partir en busca de su padre y en los últimos 
cantos donde demuestra toda su audacia en la memorable escena de 
reconocimiento entre ella y su esposo (Homero, xxiii, v. 85-209). El 
personaje de Penélope siempre está en función del tema principal del 
poema, a saber, las peripecias del héroe Odiseo. Esto es denunciado 
en la novela de Atwood en repetidas ocasiones, lo cual revela la cons-
ciente decisión de dotar de voz a quienes no la tuvieron. La narradora 
Penélope afirma que su palabra nunca fue tenida en cuenta (Atwood, 
2020/2005). Asimismo, las criadas asumen una posición marginal en el 
relato homérico, nunca se las nombra ni se las singulariza, salvo a la sier-
va Melanto (a quien se la nombra en una ocasión, véase Homero, xviii, 
v. 320). Atwood, consciente de ello, las pone a cantar en uno de sus 
coros: “No teníamos voz / no teníamos nombre / ni tampoco elección 
/ teníamos solo una cara / una para las doce” (Atwood, 2020, p. 126).

Ahora bien, no basta con hacer evidente la condición de subalter-
nidad de Penélope y las criadas para que el cambio de perspectiva sea 
crítico: es fundamental detenerse e identificar qué es lo que revela su 
voz. Dado que lo central del mito ya no son las aventuras de Odiseo, 
la novela se centra en explorar lo que sucedía en el reino mientras el 
héroe viajaba en círculos durante veinte años y las contradicciones que 
hay en el mito homérico sobre algunos de los principales hechos narra-
dos. Atwood se concentra, de una parte, en la apropiación y consumo 
desmedido por parte de los pretendientes de las riquezas del palacio 
y en la violación que estos cometen de las jóvenes esclavas; y de otra, 
en lo que tuvo que padecer Penélope por la ausencia de su marido y las 
artimañas que tuvo que inventarse para salir bien librada del asedio de 
ciento ocho “mocosos maleducados” (Atwood, 2020, p. 74). 



40

Logrado el giro de perspectiva, el mito homérico se vuelve objeto 
de crítica no solo porque Penélope y las criadas alzan la voz, sino por-
que sus voces sirven para elevar cuestionamientos sobre algunas prác-
ticas descritas en él. Cuestiona por ejemplo el carácter transaccional 
del matrimonio: 

La mía fue una boda planeada. Así se hacían las cosas en aquellos 
tiempos: si había boda, había un plan […]. Según las antiguas nor-
mas, solo la gente importante celebraba bodas porque solo ellos 
tenían heredades. Todo lo demás eran simples cópulas de diversos 
tipos: violaciones o seducciones, romances o aventuras de una noche 
con dioses que decían ser pastores o pastores que decían ser dioses 
(Atwood, 2020, p. 22).

En el caso de las criadas el poema homérico nos cuenta que Odi-
seo, con ayuda de su hijo Telémaco, las ahorca porque “en secreto goza-
ron durmiendo con los pretendientes” (Homero, xxii, v. 445). A pesar 
de que se reconoce que las criadas fueron forzadas a acostarse con los 
pretendientes: “Y en el lecho de mis servidoras por fuerza os metíais” 
(Homero, xxii, v. 35), son condenadas a muerte por traicionar a su amo. 
Euriclea, la nodriza, es quien las delata frente a Odiseo: “En total doce 
de ellas se dieron a toda imprudencia, sin sentir ni respeto por mí o 
por la propia Penélope” (Homero, xxii, v. 420). Este episodio es uno 
de los detonantes principales de la novela, pues para Atwood la ver-
sión homérica tiene “demasiadas incongruencias” y la pregunta acerca 
de “¿por qué han ahorcado realmente a las doce criadas?” permanece 
abierta (Atwood, 2020, p. 6). En la versión de Atwood esta matanza es 
narrada de forma distinta por Penélope y por las criadas. En oposición 
a la descripción homérica de los actos cometidos por las criadas como 
deshonrosos, imprudentes y guiados por el goce, en la versión de At-
wood se reconoce que, al ser esclavas, las criadas no tenían otra opción, 
por lo que en realidad lo que ocurrió fue una violación; según lo narra 
Penélope: “Varias de las chicas fueron violadas, mientras que a otras las 
sedujeron o las presionaron tanto que decidieron que era mejor ceder 
que oponer resistencia” (Atwood, 2020, p. 78). Así mismo lo manifies-
tan las criadas: “Pero llega la mañana y nos despierta: / hemos de volver 
a trabajar, / levantarnos la falda, abrir las piernas, / y dejarlos hacer sin 
rechistar” (p. 85). Es allí donde se manifiesta la crítica puesto que hay 



41

una subversión en la valoración de la escena por la cual fueron ahorca-
das las doce criadas: ya no son deshonrosas e infames, sino víctimas. 
De ahí que la decisión de haberlas ahorcado fuera injusta y desmedida.

Ante esta subversión en la valoración aparece la pregunta por el 
anacronismo, toda vez que pareciera juzgarse la decisión de Odiseo con 
valores contemporáneos. Pero Atwood es consciente de ello y por eso 
el cambio de perspectiva es decididamente temporal. Penélope narra 
desde el Hades en el siglo xxi, de modo que su valoración va ligada 
también a la distancia temporal. Esta valoración de los hechos podría 
ser tildada de anacrónica, pero el texto no es acrítico en ese sentido, 
pues en uno de los coros de las criadas en el que se representa un jui-
cio a Odiseo –no sin ironía, por supuesto– se reconoce la dificultad de 
juzgar con las normas del presente las conductas del pasado. El juez del 
caso, ubicado en el siglo xxi, dice: 

[...] su cliente vivía en otros tiempos, bajo otras normas de conduc-
ta. Sería inoportuno que este incidente, lamentable, cierto, pero de 
poca importancia, manchara una trayectoria por lo demás muy nota-
ble. Por otro lado, no quisiera caer en el anacronismo, así que debo 
desestimar la acusación (Atwood, 2020, p. 118). 

El anacronismo, sin embargo, no debe desestimarse como recur-
so, pues es posible matizarlo –aludiendo a la idea de precauciones y 
prescripciones de Fevbre (1959)– para orientarlo hacia una mejor com-
prensión del pasado y del presente. En uno de sus ensayos de 1928, 
Benjamin propone que “las estructuras más íntimas del pasado sólo se 
aclaran en el presente mediante la luz que emana de sus actualizacio-
nes” (1972, p. 97). En este entendimiento de la historia como movi-
miento dialéctico (que retoma Benjamin en su tesis Sobre el concepto de 
historia en 1940), en el que la comprensión del pasado se complejiza 
por el presente y viceversa, se justifica el anacronismo como recurso. El 
anacronismo, más que la “intrusión de una época en otra” (De Mussy 
y Valderrama, 2010, p. 57), es una “apertura de la historia, una comple-
jización saludable de sus modelos de tiempo” (Didi-Huberman, 2011, 
p. 62). La luz del anacronismo va en doble dirección: apunta al pasado 
para revelar sus aspectos desconocidos y comprenderlo, y al presente 
para exhibir cómo sigue atado a la cadena causal que lo trajo al mundo 
–esto es, el pasado– y liberarlo (Reyes Mate, 2006, p. 108). 



42

Esto se hace evidente en Atwood, pues el recurso del anacronismo 
le permite al lector de la novela actualizar los sentidos del mito clásico 
y hacer un juicio ético del mismo: ¿acaso fue desmedido e injusto el 
castigo que Odiseo eligió para sus doce criadas? Sin embargo, la crítica 
se dirige también hacia el presente. En concreto, el capítulo del juicio 
a Odiseo hace manifiesto cómo hoy injusticias tales como la matanza 
de las criadas podrían desestimarse en pro del buen nombre de un 
victimario. En el capítulo se hace evidente cómo un juez del siglo xxi 
desestima la acusación de las criadas y la tilda de “poca importancia” 
por la simple razón de manchar el nombre de Odiseo. Esto es intere-
sante pues puede considerarse un guiño de Atwood a lo que sucede, no 
con poca frecuencia en la actualidad, con acusaciones de violencia de 
género asociadas a personajes públicos o de gran influencia. Así, a tra-
vés del anacronismo, la novela logra posicionarse críticamente respecto 
del pasado, pero también del presente. 

La decadencia del héroe: reír y subvertir

El recurso del humor es la segunda dimensión crítica de Penélope y las 
doce criadas. Con un tono jovial Penélope denuncia con agudeza hechos 
que encuentra absurdos e incluso cómicos en la versión homérica del 
mito. La novela utiliza varias formas del humor y las dirige hacia obje-
tivos diversos. En este escrito decidimos enfocarnos en el humor como 
recurso para la subversión de los valores heroicos y la crítica a la figura 
de un héroe que, como desarrollaremos a continuación, tiene tanto 
virtudes como vicios.

Inicialmente vale la pena resaltar que el título de la novela anuncia 
su inclinación humorística. La versión original en inglés de la obra se 
titula The Penelopiad, lo que remite de inmediato a los títulos de épicas 
clásicas que llevan siempre el nombre del tema principal o del héroe 
protagónico: la Eneida es la historia de Eneas, la Ilíada remite a Ilión 
–otro nombre para Troya– y la Odisea promete contarnos el regreso de 
uno de los héroes griegos: Odiseo. El título de la novela de Atwood 
le sugiere al lector que está a punto de leer una épica femenina en la 
que la heroína principal es Penélope. De entrada, una épica femenina 
despertaría risa en un lector perspicaz, pues “héroe no tiene género 



43

femenino en la edad de los héroes” (Finley, 2014, p. 15). No hay heroí-
nas en Homero, las mujeres odiseicas se convierten en heroínas mora-
les para los lectores de una generación posterior (Finley, 2014). Con la 
insinuación irónica del título comienza la desmitificación de la figura 
del héroe que se desarrollará en el resto de la novela. 

A través de la narración de Penélope los valores del héroe se con-
vierten en vicio y en motivo de burla. En Homero, Odiseo es “hablador 
de palabras y hacedor de hechos” (Mendelsohn, 2019, p. 221), es el 
polýmetis (el de muchos ardides) y el polýtropos (el de muchas vueltas) 
(Estrada, 2021). Hace parte del imaginario colectivo la gran astucia 
verbal con la que Odiseo sale bien librado de su encuentro con el cí-
clope Polifemo que, no demora en decir Homero, es “el más fuerte 
de todos los Cíclopes” (Homero, i, v. 70). Y aunque es su inteligencia 
la que lo salva de morir devorado por ese hombre con forma de “pico 
selvático” (Homero, ix, v. 191), es la boca la que termina poniendo 
en aprietos a Odiseo cuando le revela su verdadero nombre al cíclope 
(Mendelsohn, 2019). La virtud de Odiseo y la razón de su fama está en 
su capacidad para jugar con las palabras, para ser de muchas maneras. 
Pues bien, si en la Ilíada el héroe se caracteriza por la fuerza bélica, la 
valentía y el coraje, en la Odisea el valor heroico se desplaza a la astucia 
verbal, al ingenio (Detienne y Vernant, 1988; Mendelsohn, 2019) y a 
la homophrosyné, la coincidencia de pareceres entre dos que han de go-
bernar juntos la casa (Estrada, 2021; Mendelsohn, 2019). 

Estas virtudes heroicas no tienen el mismo valor en Penélope y las 
doce criadas. En la novela, Atwood transgrede la ley presupuesta en la 
Odisea de Homero según la cual Odiseo es héroe por sus múltiples ar-
dides y estratagemas verbales, y hace énfasis en que detrás de todo 
buen orador hay un mentiroso en potencia, “un tramposo y un ladrón” 
(Atwood, 2020, p. 27). En su narración Penélope acentúa el vicio de la 
supuesta virtud retórica de Odiseo y cuestiona si en realidad las suyas 
son cualidades o defectos: “Su abuelo, Autólico, era bien conocido por 
tener las mismas ‘cualidades’, y se rumoreaba que jamás había ganado 
sin hacer trampas” (p. 27). 

La ironía, dice Wayne Booth (1974), socava las claridades, destru-
ye dogmas y devela la negación que está en la base de toda afirmación. 
Umberto Eco (1999) añade que lo que hace cómica a la comedia es el 



44

ocultamiento de una ley presupuesta que finalmente se transgrede, a 
diferencia de la tragedia que hace explícita no solo cuál es esa ley sino 
el destino trágico que le espera al personaje si la infringe. Por medio 
de la ironía se silencia y disimula la norma violada, y cuando se rompe 
ese código implícito, surge la risa en el lector. Por ejemplo, cuando se 
arroja el pastel de cumpleaños en la cara de alguien, nos reímos porque 
la regla implícita y transgredida es que los pasteles de fiesta se comen 
y no se lanzan. La ironía, como forma del humor, es uno de los recursos 
más importantes a través de los cuales Atwood plantea preguntas sobre 
la figura del héroe: ¿es realmente Odiseo un gran héroe o es sencilla-
mente un gran mentiroso?

La denuncia humorística de Atwood radica también en el cuestio-
namiento de la versión oficial del mito. Por un lado, la novela propone 
que la versión que conocemos de los hechos odiseicos la conocemos 
por parte de un narrador mentiroso y tramposo al que el lector no debe-
ría creerle. La labor de los aedos, encargados de la consolidación de la 
versión oficial del mito, es “un arte de muy baja estofa” (Atwood, 2020, 
p. 8), dice la Penélope de Atwood. No hay que obviar que Homero con-
vierte a Odiseo en narrador de sus propias aventuras durante casi cuatro 
cantos. La tradición conoce a esta porción del poema como los Apologoi 
(Mendelsohn, 2019), palabra de la que deriva apología. De manera que 
Odiseo hace una alabanza y una defensa de sí mismo mientras narra 
sus peripecias ante los feacios. Muchos dan por auténtica la versión de 
los hechos de Odiseo y de los aedos, dice Penélope (Atwood, 2020), 
pero esta es una versión plagada de “chismes escandalosos” (p. 8).  
En el cuestionamiento de la versión oficial aparece también la pregun-
ta por la verdad y grandeza de las hazañas de Odiseo. Ya que la astucia 
ha adquirido la connotación de mentira, la versión de Odiseo es una 
de la que hay que desconfiar, y si bien puede ser cierto que había lu-
chado contra un cíclope, también podrían ser ciertas otras versiones, 
como aquella que sugiere que Odiseo “sólo se había peleado con un 
tabernero tuerto por culpa de una cuenta sin pagar” (p. 57). Si los 
hechos odiseicos han “perdido su aire de leyenda” (p. 8), dice Pené-
lope, entonces ahora podemos cuestionar el pasado y burlarnos de lo 
ocurrido. La heroicidad de Odiseo y sus virtudes no son solo burladas 
por Penélope: Atwood utiliza la estrategia del coro para hacer hablar a 



45

las doce criadas. El recurso del coro tradicionalmente pertenece al tea-
tro clásico en tanto que instancia mediadora entre las figuras heroicas 
y los ciudadanos de una polis naciente (Vélez Upegui, 2015). En el 
caso de Atwood puede leerse como un guiño a la comedia y a la trage-
dia, géneros que, a diferencia de la épica, cuestionan decididamente 
al héroe, bien sea burlándose de él o mostrando su inevitable destino 
trágico. En Penélope y las doce criadas, el coro siempre guarda un tono hu-
morístico. La misma autora lo declara al final de la novela: “El coro de 
las criadas es un homenaje a los coros de teatro clásico. La costumbre 
de dar una versión burlesca de la acción principal surgió en las obras 
satíricas antes que en la tragedia” (Atwood, 2020, p. 127). En el coro 
de las doce criadas se deconstruye el carácter heroico que el Odiseo 
de Homero construye acerca de sí mismo mientras narra sus aventuras 
ante un pueblo que resalta por su misteriosa armonía y civilización: 
los feacios. Las criadas pintan a Odiseo como un líder que es injusto 
con la tripulación, pues todo el tiempo son quienes van y miran qué 
gentes comedoras de pan viven en las tierras a las que van llegando y 
son ellos, también, los que mueren en esa exploración. La denuncia y 
el cuestionamiento aparecen en torno a si realmente es héroe el que 
vuelve a casa sin tripulación. Luego, el coro de las criadas ironiza so-
bre el supuesto cautiverio del héroe por parte de Calipso. Odiseo no 
es tanto un cautivo, sino que se entrega libremente a los brazos de la 
ninfa “¡que es donde todos quisiéramos estar!” (p. 65). 

Por medio de la ironía, Atwood desestabiliza la figura de Odiseo 
como héroe, pero también establece las bases para una crítica hacia 
la concepción canónica de Penélope. Como desarrollaremos en el si-
guiente apartado, su crítica no constituye una mera denuncia para el 
menoscabo de la reputación de Odiseo, pues los vicios y virtudes que 
lo constituyen son también los vicios y virtudes de Penélope. En suma, 
el recurso del humor sirve a la novela para la desmitificación del héroe 
y, como veremos, es el punto de partida para la reconstrucción del per-
sonaje de Penélope.



46

La respuesta a la tradición: 
recepción y producción de sentido

La tercera dimensión crítica en Penélope y las doce criadas corresponde 
a la interpretación. Con esto nos referimos específicamente al proce-
dimiento que adelanta Atwood cuando introduce otras interpretacio-
nes de escenas concretas de la Odisea de Homero que la tradición ha 
comentado una y otra vez. El ejemplo paradigmático de la novela se 
encuentra en la reconstrucción de la figura de Penélope. 

El imaginario colectivo recuerda a Penélope bajo el arquetipo de la 
mujer fiel y paciente. Sin embargo, una lectura atenta de la Odisea de 
Homero revela que este personaje es mucho más complejo que la ima-
gen estereotípica con la que se lo asocia. Las recreaciones de los perso-
najes no son inocuas, “sino que cada una de ellas introduce, tanto en la 
forma de narrar los hechos como de tratar los personajes, la mentalidad 
propia de cada época y cultura” (Estrada, 2021, p. 13). Esta no es una 
idea nueva, especialmente desde el punto de vista de la estética de 
la recepción, en la que autores como Iser (1987) proponen la tesis de 
que los vacíos y espacios en blanco constitutivos del texto son a menu-
do ocupados por proyecciones imaginativas del lector. De manera que 
en la recepción de obras literarias, el lector puede darse licencia para 
ampliar la fábula, imaginar el pasado de un personaje, ubicarlo en otro 
tiempo o componer desde otra perspectiva un hecho fundamental, en 
una suerte de recepción creativa que inventa y crea, al mismo tiempo 
que critica y valora (Pino-Posada y Jaramillo-Appleby, 2021).

La Penélope que llega al imaginario de los lectores del siglo xxi es 
una que está mediada por una serie de lecturas canónicas que la han 
atravesado. Según recupera Estrada (2021) en su capítulo “La invisi-
bilidad de las mujeres”, esas lecturas canónicas son: la de Aristóteles 
en la Poética, la de Longinus en Tratado de lo sublime, la de Horkheimer y 
Adorno en Dialéctica de la Ilustración y la de Woodhouse en The composition 
of Homer’s odyssey. Si para Iser toda lectura es una actualización del texto 
y de su significación mediante la cual se corrigen las proyecciones del 
lector (Iser, 1987), para Jauss la lectura siempre tiene un sentido social 
y, si se quiere, político, en la medida en que el arte asiente, desmiente 
y crea nuevas normas (Jauss, 2013). Esto, consideramos, es una de las 



47

formas en que Atwood hace crítica a través de su reescritura, pues me-
diante el personaje de Penélope se hace explícita la intención de refutar 
lecturas canónicas del poema homérico que han convertido al personaje 
en una “leyenda edificante” (Atwood, 2020, p. 9) y alejada de una suer-
te de verdadero ser que en la recepción solo se captó parcialmente. 

Lo que hace Atwood es volver a leer la Odisea y desenmascarar el 
valor literario que durante mucho tiempo estuvo oculto detrás de un 
valor cultural que redujo a Penélope a un estereotipo (Estrada, 2021). 
Haciendo explícita su interpretación, Atwood refuta la tradición con 
una nueva propuesta de lectura. 

En la Odisea de Homero, Penélope es caracterizada como inteligen-
te, prudente, sabia, ingeniosa, de buena cabeza, sagaz, astuta. Incluso 
se la nombra como “semejante a una diosa” (antithéē), fórmula que solo 
se usaba para los héroes varones, y se dice que es “desconfiada, astuta, 
capaz de mentir y difícil de engañar, igual que su marido” (Estrada, 
2021, p. 59). Adicionalmente, Penélope subvierte los estereotipos de 
género de la época, pues gobierna Ítaca exitosamente y cumple todas 
las funciones que cumpliría un rey. Odiseo mismo, disfrazado de men-
digo, compara a Penélope con un rey que “impone justicia, y la tierra 
sombría da trigo y cebada, y cargados de fruta se vencen los árboles y 
las cabras alumbran seguras, y el mar da sus peces, y los pueblos que 
están a su mando se sienten dichosos” (Homero, xix, v. 107). 

Una de las características de Penélope que se resalta con insisten-
cia durante la novela es su astucia. Si bien el truco del sudario ha sido 
bien conocido y difundido, la astucia de Penélope se revela en otros 
momentos del mito que han pasado desapercibidos. El ejemplo para-
digmático que ha sido además un motivo controversial en la recepción 
de la Odisea es el reconocimiento de Odiseo por parte de Penélope. 
Durante mucho tiempo la crítica consideró que Penélope no reconoció 
a Odiseo cuando llegó a Ítaca vestido de mendigo. Sin embargo, At-
wood plantea que es muy probable que Penélope sí lo haya reconocido. 
De lo contrario, ¿por qué planearía el certamen del arco, un juego que 
inevitablemente acabaría con la muerte?: “Ahora ya conocéis la verdad 
lisa y llana: yo sabía que el mendigo era Odiseo y también que solo él 
sería capaz de realizar aquel truco de tiro con arco. No hubo ninguna 
casualidad: lo organicé todo a propósito” (Atwood, 2020, p. 93). 



48

A través del recurso de la interpretación, haciendo explícita su 
lectura de la Odisea y más específicamente del personaje de Penélope, 
Atwood responde a la tradición y a la crítica. Lo que se encuentra en 
su propuesta no es, sin embargo, una exaltación ciega de los valores de 
Penélope. El desarrollo de la fábula tiene como destino la decadencia 
moral del personaje, pues lo que se intenta demostrar es que Penélope 
es el contrapunto interior de Odiseo y es capaz de situarse a su altu-
ra: “Ambos éramos unos mentirosos expertos y descarados desde hacía 
tiempo, y no nos importaba reconocerlo. Es asombroso que nos creyé-
ramos algo de lo que decía el otro” (Atwood, 2020, p. 113). En suma, el 
recurso de la interpretación permite a Atwood reaccionar a una tradi-
ción que leyó angostamente al personaje y demostrar cómo Penélope es 
un personaje femenino tan ambiguo, complejo y con “madera de prota-
gonista” (Estrada, 2021, p. 55) como su contraparte masculina, Odiseo. 

Conclusiones

Nos propusimos analizar de qué manera la reescritura de Margaret At-
wood, Penélope y las doce criadas, hace uso de procedimientos críticos para 
valorar éticamente la Odisea de Homero, lo que nos invita a considerar 
la conjetura de que la reescritura es un formato contemporáneo para 
hacer crítica literaria. Por un lado, estrategias narrativas como el cam-
bio de la voz épica clásica por la narración en primera persona por parte 
de Penélope es un recurso que amplía el mundo homérico porque le da 
voz a personajes secundarios que ahora pueden contar su versión de los 
hechos. En concreto, Penélope denuncia y critica, desde el siglo xxi, los 
matrimonios arreglados, los rumores alrededor de la supuesta leyenda 
edificante a la que la elevó la tradición, así como la injusticia de Odiseo 
cuando ahorcó a sus doce criadas. Por otro lado, el humor es un recurso 
transversal a toda la obra. Desde el inicio el lector sabe que se trata 
de una versión irónica del mito homérico, puesto que Penélope habla 
de un modo ligero y prosaico desmitificando figuras como la del aedo, 
que no hace más que coser y atar cuentos que la gente se cree sin más, 
o el supuesto heroísmo de Odiseo, que no es más que un embaucador 
y buen contador de historias. Y, por último, la reescritura de Atwood 
conversa también con la recepción tradicional del mito homérico, en 



49

la medida en que entra en discusiones interpretativas fundamentales 
como, por ejemplo, si acaso Penélope ya sabía que el mendigo recién 
llegado a Ítaca era el mismo Odiseo y por eso propone el certamen del 
arco, un juego mortal. Esto es fundamental porque el debate principal 
es con el estereotipo cerrado en torno a Penélope como la mujer fiel y 
paciente, imitable por sus valores femeninos virtuosos. Atwood com-
plejiza al personaje de Penélope cuando resalta eso que, según Carmen 
Estrada, también está en Homero; a saber, que Penélope es también 
una mujer estratégica, que miente para sacar provecho y que juega con 
artimañas tejidas, así como su marido. La conjetura que defendimos 
acerca de que la reescritura es un formato posible para hacer crítica 
literaria se argumentó de manera inductiva, pues partimos del análisis 
de un caso particular en el que identificamos algunos procedimientos 
críticos que podrían analizarse en otras reescrituras contemporáneas 
en torno a figuras femeninas clásicas. Podemos anotar tres puntos im-
portantes a manera de conclusiones. 

En primer lugar, la reescritura crítica no es solo un formato expe-
rimental en el que se hace uso de recursos narrativos con pretensio-
nes literarias o artísticas. Lo fundamental de la reescritura crítica es 
el modo en el que entabla una discusión ética con la tradición y con 
la obra literaria con la que discute. En el caso de las figuras femeninas 
clásicas como Penélope, el foco está en preguntarse por otra manera de 
leer a estas mujeres, qué dirían de su condición hoy en día o cómo las 
hemos leído en el devenir histórico. Por eso lo que interesa analizar, 
sobre todo, es el mecanismo crítico del que se vale la reescritura, pues 
es aquí donde entabla una discusión ética y política con la obra base, 
al tiempo que crea otras posibilidades ficcionales de manera creativa y 
con innovación estilística. 

En segundo lugar consideramos que revisar y analizar el corpus de 
reescrituras contemporáneas que están surgiendo en torno a figuras fe-
meninas clásicas es un campo de estudio propicio para los estudios de 
recepción literaria, sobre todo en el marco de un clima epocal revisionis-
ta con las producciones canónicas y clásicas en el que emergen disputas 
literarias sobre el tipo de representación que estas llevan a cabo. En 
este contexto, la reescritura crítica se constituye en un formato propi-
cio para hacer valoraciones de corte ético que no atentan contra la obra 



50

(corrigiéndola políticamente) ni contra el autor de carne y hueso (can-
celándolo). Esto es importante en un momento en el que fenómenos 
como la corrección política, la cancelación cultural, el silenciamiento y 
la moralización excesiva e injusta con las obras del pasado han ocupado 
un lugar central en el debate público político, cultural y literario de la 
actualidad. En este sentido, la reescritura crítica es una propuesta que 
acoge lo mejor de la actitud contestataria del lector de hoy, pero intenta 
que dicha actitud no se torne en censura; antes bien, promueve que la 
inconformidad con el texto leído se convierta en un producto crítico y 
creativo que abre otras posibilidades de sentido, denuncia ideologías 
obsoletas, así como valores enquistados y estereotipos. 

Por último, en tercer lugar, vale la pena también pensar qué tipo 
de lector modelo (Eco, 1996) reclaman estas reescrituras. No basta 
con explicitar el mecanismo crítico y ético que ponen a funcionar las 
reescrituras críticas. El lector también tiene una responsabilidad en la 
manera en que las lee y las recibe, pues en lugar de hacerle “más fácil” 
la lectura de los clásicos al lector contemporáneo, la complejizan por-
que le exigen ir al texto criticado para entender mejor cómo es que está 
compuesta la máquina perezosa que es la reescritura. En últimas, hay 
que leer a Atwood después de haber leído a Homero y hay que volver a 
Homero después de haber pasado por Atwood. Esto es más gratifican-
te para el lector, pues si conoce la versión homérica del mito, puede 
entender cómo es que en la contemporaneidad recibimos los mitos 
clásicos y por qué es importante criticarlos éticamente. 

Referencias

Atwood, M. (2020). Penélope y las doce criadas (G. R. Ortega, trad.). Pen-
guin Random House. (Obra original publicada en 2005).

Benjamín, W. (1972). Gesammelte Schriften III. Suhrkamp. 

Booth, W. (1974). A Rhetoric of Irony. The University of Chicago Press. 

Cavallero, P. (2014). Leer a Homero. Ilíada, Odisea y mitología griega. 
Quadrata. 



51

De Mussy, L. G. y Valderrama, M. (2010). Historiografía postmoderna. 
Conceptos, figuras, manifiestos. RIL editores. 

Detienne, M. y Vernant, J. P. (1988). Las artimañas de la inteligencia: La 
metis en la Grecia antigua. Taurus.

Didi-Huberman, G. (2011). Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo 
de las imágenes (A. Oviedo, trad.). Adriana Hidalgo Editora. (Obra origi-
nal publicada en 2000). 

Eco, U. (1988). Apostillas a El nombre de la rosa. Lumen.

Eco, U. (1996). Entrar en el bosque. En Seis paseos por los bosques narra-
tivos (H. Lozano Miralles, trad.). Lumen.

Eco, U. (1999). Lo cómico y la regla. En La estrategia de la ilusión. Lu-
men. (Obra original publicada en 1973).

EFE. (2023, 26 de marzo). La editorial de Agatha Christie reescribe 
algunos de sus libros para adaptarlos a “las nuevas sensibilidades”. El 
País. https://goo.su/7COIMvd  

Estrada, C. (2021). Odiseicas. Las mujeres en la Odisea. Seix Barral. 

Febvre, L. (1959). El problema de la incredulidad en el siglo XVI. La reli-
gión de Rabelais. UTEHA. 

Fernández Auzmendi, N. (2008). El canon literario: Un debate abierto. 
Per Abbat, 7, 61-82. 

Finley, M. I. (2014). El mundo de Odiseo. Fondo de Cultura Económica. 

Gentzler, E. (2019) Women writers and the fictionalisation of the cla- 
ssics. The Translator, 25(3), 269-281. https://doi.org/10.1080/13556509
.2019.1680075 

Goldsmith, K. (2015). Escritura no-creativa: gestionando el lenguaje en la era 
digital (A. Page, trad.). Tumbona Ediciones. 



52

Haynes, N. (2020). Pandoras Jar. Women in the Greek Myths. Picador. 

Homero (2013). La odisea (F. Gutiérrez, trad.). Penguin Classics.

Iser, W. (1987). El acto de leer. Teoría del efecto estético. Taurus. (Obra ori-
ginal publicada en 1976) 

Jauss, H. R. (2013). La historia de la literatura como provocación (J. G. Cos-
ta y J. L. Gil Aristu, trads.). Gredos. (Obra original publicada en 1970). 

Koch, T. (2023, 4 de marzo). Roald Dahl, entre la fascinación por la 
rebeldía y el negocio millonario. El País. https://goo.su/QfIU9X  

Martínez, C. y Mirón, D. (2000). Mujeres esclavas en la Antigüedad: 
Producción y reproducción en las unidades domésticas. Arenal, 7(1), 
5-40. https://doi.org/10.30827/arenal.v7i1.16776 

Mendelsohn, D. (2019). Una Odisea. Un padre, un hijo, una epopeya. Seix 
Barral 

Perloff, M. (2010). Unoriginal genius: Poetry by other means in the new cen-
tury. The University of Chicago Press.

Pino-Posada, J. P., y Jaramillo-Appleby, V. (2022). Recepción creativa 
de obras literarias: un modelo de investigación-creación a partir de la 
cuentística de Alice Munro. Íkala, Revista de Lenguaje y Cultura, 27(2), 
432-450. https://doi.org/10.17533/udea.ikala.v27n2a08 

Reboreda, S. (2019). El universo femenino de los poemas homéricos. 
En M. García Sánchez, y R. Garraffoni (eds.), Mujeres, género y estudios 
clásicos: Un diálogo entre España y Brasil (pp. 21-36). Edicions de la Uni-
versitat de Barcelona. 

Reyes Mate, M. (2006). Medianoche en la historia. Comentarios a las tesis de 
Walter Benjamin “Sobre el concepto de historia”. Trotta 

Spivak, G. (2000). The New Subaltern: A Silent Interview. En V. Cha-
turvedi (ed.), Mapping Subaltern Studies and the Postcolonial (pp. 324-
340). Verso. 



53

Thompson, D. (2008). Return to Ithaca: Contemporary Revisions of 
Penelope in Spanish Women’s Literature Author(s). Hispania, 91(2), 
320-330. 

Vélez Upegui, M. (2015). Sobre la tragedia griega. Araucaria, 17(33), 
31-58. https://doi.org/10.12795/araucaria.2015.i33.02 

Villanueva, D. (2021). Morderse la lengua. Corrección política y posverdad. 
Titivillus. 

Viñas, D. (2002). Historia de la crítica literaria. Ariel.




